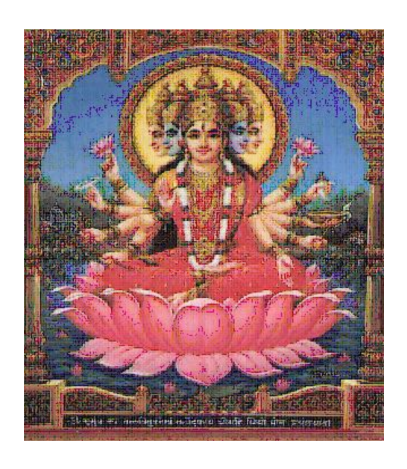
# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ପୁୟୁତି ପଥେ)



ସଂକଳନ

ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ

-----

ସଂକଳନ ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ ଅବସର ପ୍ରାପ୍ତ ଟେଲିକମ୍ ଇଞ୍ଜିନିୟର

ସହାୟୀକା ଶ୍ୱୀମତୀ ସୁଧାରାଣୀ ଦାଶ, ଗୃହିଣୀ

ପ୍ରେରଣା ଶ୍ରୀ ଲଡୁକେଶ୍ୱର ସାହୁ ଅବସର ପ୍ରାପ୍ତ ସରକାରୀ ଅଫିସର

ମୁଦ୍ରଣ

ମୁଲ୍ୟ

ପ୍ରାପ୍ତିସ୍ଥାନ ପ୍ଲଟ ନ-୫ ବୈଷ୍ଠୋ ମୋନାର୍କ କମ୍ମେକ୍ସ

ରସୁତଗଡ ଇଣ୍ଡିଷ୍ଟିଆଲ୍ ଇଷ୍ଟେଟ

ଭ୍ବନେଶ୍ୱର - ୭୫୧୦୧୦

ପୋ- +୯୧-୬୭୪-୨୫୪୯୮୫୮

ସେଲ୍ ୯୪୩୭୩୦୬୬୬୭

## ସୁଚିପତ୍ର

| କ୍ରମାଙ୍କ | ବିଷୟ ବସ୍ତୁ                          | ପୃଷ୍ଠାଙ୍କ  |
|----------|-------------------------------------|------------|
| 6        | ଉପକ୍ରମଣିକା                          | 8          |
| 9        | ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ମନନ ଓ ଚିନ୍ତନ ସଂକଳ୍ପ  | ඉ          |
| <b>୩</b> | ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ବ୍ୟାଖ୍ୟା             | 9 9        |
| 8        | ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ପାଇଁ ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରସ୍ତୁତି | <b>୬</b> ୧ |
| 8        | ତପଶ୍ଜର୍ଯ୍ୟା                         | <b>୬</b> ୮ |
| <u></u>  | ପଞ୍ଚକୋଶୀ ସାଧନା ଓ ପ୍ରସ୍ତୁତି          | 98         |
| ඉ        | ଗାୟତ୍ରୀ ଓ କୁଷକିନୀ                   | Г୩         |
| Γ        | ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଦିବ୍ୟ ପ୍ରସାଦ ବଣ୍ଟନ        | ГС         |

-----

### ॥ ଉପକ୍ରମଣିକା ॥

ଶରୀର ଓ ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ର, ନିର୍ମଳ ରଖିବା ଗାୟତୀ ସାଧନାର ଭିଭିଭୂମି । ସେଥିପାଇଁ ସାଧକକୁ ପଥମରୁ ଏ ପ୍ରକାର ଭିଭିଭୂମି ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବାକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ର ସାଧନା ପାଇଁ ନିଜ ମନୋଭୂମିର ସ୍ଥିତି ପ୍ରୟୁତ କରିବାକୁ ହେଲେ ପଥମେ ମନକୁ ଆସେ ଯେଉଁ ମନ୍ତ୍ର ପାଇଁ ସାଧନା କରାଯିବ ସେ ମନ୍ତ୍ର କଣ ? ଏହାର ଅର୍ଥ କଣ, ଏହା ଆମକୁ କଣ ସ୍ତୁଚନା ବା ପେରଣା ଦେଉଛି ? ଏହାକୁ କାହିଁକି ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ? ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଉଦ୍ଭବ,ଗାୟତୀଙ୍କ ମହତ୍, ବିଶେଷତା ଇତ୍ୟାଦି 'ପ୍ଳାଶ ପଥେ' ଖଣ୍ଡରେ ତ କୁହା ଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ଏହି ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥ, ଏହାର ଆଦେଶ , ପ୍ରେଣା,ଭାବାର୍ଥ ଓ ତତ୍ତ୍ୱାର୍ଥ ଇତ୍ୟାଦି ଜଣେ ନ ଜାଣିଲେ ତା ମନରେ ମନ୍ତ ଜପ, ପରଣ୍ଟରଣ, ଧାନ ଇତ୍ୟାଦି ସାଧନା ପାଇଁ ଉସ୍ମକତା ଆସିବ କିପରି ? ଋଷି, ଗୁରୁ ଓ ପଞ୍ଚିତମାନେ କହିଯାଇଛନ୍ତି ଯେ ପୃଥିବୀ ତଥା ସ୍ୱର୍ଗରେ ଗାୟତ୍ରୀମନ୍ତ୍ର ପରି କୌଣସି ମନ୍ତ୍ର ନାହିଁ ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ତଥା ଦେବ ଗଣଙ୍କୁ ପବିତ୍ କାରକ ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରି ପାରିବ । ତେବେ ଏ ମନ୍ତ୍ରରେ କି ମହତ୍ୱ ରହିଛି ଯେ, ବେଦ ଉପନିଷଦ ଆଦି ଗନ୍ତମାନେ ଓ ପୁରାଣମାନେ ଏହାର ଗୁଣ ଗାନ କରୁଛନ୍ତି । ଏହାର ମାହାତ୍ୟୁ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବାକ ଯାଇ ଗାୟତୀ ଯୁଗ ନିର୍ମାଣ ଯୋଜନା କେତେକ ମହତ୍ ଗୁନୁର ମନ୍ତବ୍ୟ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି । ସେଗୁଡିକ ହେଲା:

ସାଧକ ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂଜିତ, ଅଭିଷ୍ଟଫଳ ପ୍ରଦାନକାରୀ ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ଦ୍ୱୀଜଙ୍କୁ ପବିତ୍ରତା ଓ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି ,ତେଣୁ ସେ ଆମକୁ ଦୀର୍ଘଜୀବନ, ପ୍ରାଣଶକ୍ତି, ଯଶ,କୀର୍ତ୍ତି , ଧନ-ବୈଭବ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ଅଥର୍ବବେଦ

ଯେପରି ପୁଷ୍ପର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ମଧୁ , ଦୁଗ୍ଧର ଘୃତ ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସମୟ ବେଦ ବେଦାନ୍ତର ନିର୍ଯ୍ୟାସ । ବୃହତ୍ ଯାଜ୍ୟବଳ୍କ ସ୍ମୃତି

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ସମକକ୍ଷ ହେବାପରି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମନ୍ତ୍ର ବେଦ ଚତୁଷ୍ଟୟରେ ନାହିଁ ଏପରି ମୁନିମାନେ କହନ୍ତି । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର

ଯେପରି ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଗ୍ନି , ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଋତୁ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବସନ୍ତ ଋତୁ ଶ୍ରେଷ ଅଟେ ସେପରି ଛନ୍ଦ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ୱୀ ହିଁ ଶ୍ରେଷ । – ମହାନାରାୟଶୋପନିଷଦ

ସମୟ ଜପ ଓ ସୁକ୍ତ ମାନଙ୍କରେ ରକ୍ ଯଜୁ ଓ ଶାମ ବେଦରେ ତଥା ଅକ୍ଷରାଦି ମନ୍ତ୍ର ମାନଙ୍କରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ପରମ ଶ୍ରେଷ । -ବୃହତ୍ ପାରାଶର ସ୍କୃତି

ଏହିପରି ଅନେକ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଭୂୟଶୀ ପ୍ରଶଂସା ମିଳିବ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରଶଂସା ଶୁଣିବା ସହିତ ଜୀବଜଗତ ପ୍ରତି ତାଙ୍କର ପ୍ରେରଣା , ଉପଦେଶ ଓ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଇତ୍ୟାଦି ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ ଓ ତାଙ୍କର ଅନନ୍ତ ମହିମା ନିଜେ ପ୍ରାଣେ ପାଣେ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ ।

ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀ ହ୍ରୀଁ, କ୍ଲୀଁ ତ୍ରୀଶକ୍ତିର ସମାହାର ବୋଲି ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି । ଏକ ପ୍ରଣବ, ତିନି ବ୍ୟାହୃତି, ଚବିଶି ଅକ୍ଷର ବିଶିଷ୍ଟ ତିନି ଚରଣର ସମଷିରେ ଏହି ଗାୟତ୍ରୀମନ୍ତ୍ର ରଚିତ ହୋଇଛି । ଏହି ମନ୍ତ୍ର, ପରମାତ୍ମା ଓ ତାଙ୍କ ୟୁରଣରୁ ଉଦ୍ଭବ ତ୍ରୀଶକ୍ତି ଆଧାରରେ ନିଷ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବାର କୁହାଯାଏ ।

ପ୍ରଣବ ଓଁ

ତିନି ବ୍ୟାହୂତି ଭୃଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ

ପଥମ ଚରଣ ତସ୍କବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟ

ଦ୍ୱିତୀୟ ଚରଣ ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି

ତୃତୀୟ ଚରଣ ଧୀୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ।

ପ୍ରକାଶଖଣ୍ଡରେ କୁହାଯାଇଛି :-

ବ୍ରହ୍ମ ଗାୟତ୍ରୀତି – ବ୍ରହ୍ମ ବୈ ଗାୟତ୍ରୀ ।--- ଗାୟତ୍ରୀ ତତ୍ତ୍ୱ

ବ୍ରହ୍ମ ବା ପରମାତ୍ମା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମ ।

ପରମ ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପା ଚ ନିର୍ବାଣ ପଦଦାୟିନୀ ବ୍ରହ୍ମତେଜୋମୟୀ ଶକ୍ତିୟଦଧିଷାତୃ ଦେବତା । ଦେବୀଭାଗବତ ------ଅର୍ଥ- ଗାୟତ୍ୀ ମୋକ୍ଷଦାୟିନୀ ବ୍ରହ୍ମ ତେଜୋମୟୀ ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପା ଓ ମନ୍ତ୍ର

ଶକ୍ତିର ଅଧିଷାତୀ ଦେବତା ।

### ॥ ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ରର ମନନ ଓ ଚିନ୍ତନ ସଙ୍କଳ ॥

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ଓ ତାର ସ୍ଥୁଳଅର୍ଥ ମନନ ଓ ଚିନ୍ତନ କଲେ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଶରୀରର ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଥିବା ଶକ୍ତି କୋଶରେ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦେବତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ କରାଇଥାଏ । ଫଳରେ ଶକ୍ତିକୋଶ ଗୁଡିକ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଶକ୍ତିଦାୟକ, ଉସାହପ୍ରଦ,ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣୀ ଓ ଆତ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧି କାରକ ହୋଇଥାଏ । ନିତ୍ୟପ୍ରତି କିଛି ସମୟ ମନନ ଚିନ୍ତନ କଲେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଥିବା ତତ୍ତ୍ୱଗୁଡିକ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଦିଗରେ ମନୋଭୂମି ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିଦିଏ ।

ଓଁ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟଂ ଭଗୋଁ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ଧୀୟୋ ଯୋନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ।

ସ୍ଥୁଳ ରୂପରେ ଏହାର ଅର୍ଥ ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦାନ କରା ଯାଇଛି

ଓଁ ବ୍ରହ୍ମସ୍ୱରୂପା,ଦେବୀଗାୟତ୍ରୀ ଭୂଃ ପ୍ରାଣ ସ୍ୱରୂପା ଭୁବଃ ଦୁଃଖ ନାଶକ ସ୍ୱଃ ସୁଖ ସ୍ୱରୂପା

| ତତ୍     | ସେହି        | ସବିତୁଃ    | ତେଜସ୍ୱୀ,ପ୍ରକାଶବାନ୍ |
|---------|-------------|-----------|--------------------|
| ବରେଶ୍ୟଂ | ଶ୍ରେଷ       | ଭଗୋ       | ପାପନାଶକ            |
| ଦେବସ୍ୟ  | ଦିବ୍ୟଙ୍କୁ   | ଧୀମହି     | ଧାରଶକରେ            |
| ଧୀୟୋ    | ବୃଦ୍ଧିକୁ    | ଯୋ        | ଯେ                 |
| ନଃ      | ଆନ୍ତମାନଙ୍କର | ପ୍ରଚୋଦୟାତ | ପ୍ରେରିତ କରେ ।      |

ଏହି ମନ୍ତ୍ରକୁ ତିନି ଭାଗକରି ତିନି ଚିନ୍ତନ-ସଂକଳ୍ପ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ସଂକଳ୍ପ ଦ୍ୱାରା ସାଧକ , ସାଧନା ପାଇଁ ମାନସିକ ୟରରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ସଂକଳ୍ପ ହେଲା :--

- ୧ ଭୂଃ ଲୋକ, ଭୁବଃ ଲୋକ ଓ ସ୍ୱଃ ଲୋକ ଆଦି ତିନି ଲୋକରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ **ଓଁ** ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛନ୍ତି । ଏହି ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ, ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସାକାର ପ୍ରତିମା । ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ସର୍ବତ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବା ଅନୁଭବ କରି କୁବିଚାର ଓ କୁକର୍ମ ଠାରୁ ସର୍ବଦା ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ । ସଂସାରର ସୁଖ ଶାନ୍ତି ବୃଦ୍ଧି କରିବାରେ ସହଯୋଗ କରି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରକୃତ ପୂଜା କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- 9- ତତ୍ ସେହି ପରମାତ୍ମା , ସବିତଃ- ତେଳସ୍ୱୀ , ବରେଣ୍ୟ ଶ୍ରେଷ , ଭର୍ଗୋ ପାପ ରହିତ, ଦେବସ୍ୟ ଦିବ୍ୟ ଅଟନ୍ତି ଓ ଧୀମହି ତାଙ୍କୁ ମୋ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଧାରଣ କରୁଛି । ଏହି ଗୁଣଭୂଷିତ ପରମାତ୍ମା ମୋର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ପ୍ରବେଶ କରି ମତେ ତେଜସ୍ୱୀ,ଶ୍ରେଷ,ପାପରହିତ ଓ ଦିବ୍ୟ କରି ଦେଉଛନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ମୁଁ ସେହିପରି ଗୁଣଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଯାଉଛି । ଏହି ଗୁଣସବୁ ମୋର ମୟ୍ତିଷ ତଥା ଶରୀରର କୋଣ ଅନୁକୋଣରେ ଭରପୁର ହୋଇଯାଉଛି ।

୩- ସେହି ପରମାତ୍ମା ନଃ- ଆମର ଧୀୟୋ – ବୃଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ -ସନ୍ନାର୍ଗରେ ପ୍ରେରିତ କରନ୍ତୁ । ଆମ ସମୟଙ୍କର ତଥା ସ୍ୱଜନ ଓ ପରିଜନ ମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ସନ୍ନାର୍ଗଗାମୀ ହେଉ । ଆମେ , ଏ ସଂସାରର ଅତ୍ୟନ୍ତ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ବିଭୂତି , ସୁଖ ଓ ଆଦିମାତାଙ୍କ ସଦ୍ବୃଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ କରି ଏହି ଜୀବନରେ ସ୍ୱର୍ଗିୟ ଆନନ୍ଦ ଲାଭକରି ଦୂର୍ଲଭ ମାନବ ଜନ୍ମକୁ ସଫଳ କରୁ ।

ଏହି ତିନି ଚିନ୍ତନ- ସଂକଳ୍ପକୁ ଧୀରେ ଧୀରେ ମନନ କରିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶବ୍ଦ ରହି ରହି କରି ଚିନ୍ତନ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ଶବ୍ଦଗୁଡିକର ଏକ କଳ୍ପନା ଚିତ୍ର ମନେ ମନେ ଅଙ୍କନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ସଂକଳ୍ପର ପ୍ରଥମ ଭାଗରେ ଶବ୍ଦ ଗୁଡିକ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବା ସମୟରେ କଳ୍ପନା କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ପରମାଡ୍ନା ଯେଉଁ ଭୂଃ ଭୂବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ତିନିଲୋକରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛନ୍ତି, ତାହା ମୁଁ କଳ୍ପନା ଚକ୍ଷୁରେ ପାତାଳ, ପୃଥ୍ୱୀ ଓ ସ୍ୱର୍ଗ ରୂପରେ ଭଲଭାବେ ଦେଖି ପାରୁଛି ଓ ପରମାଡ୍ନା ସର୍ବତ୍ର ଆଲୋକ, ବିଦ୍ୟୁତ ଓ ପ୍ରାଣ ପରି ବ୍ୟାପି ରହିଛନ୍ତି । ଅର୍ଜୁନ ଯେଉଁ ବିଶ୍ୱରୂପ ଦର୍ଶନ କରି ବିମୂହ୍ୟ ହୋଇଥିଲେ ପ୍ରକୃତରେ ମୁଁ ସେହି ବିଶ୍ୱରୂପକୁ ହିଁ ଦର୍ଶନ କରୁଛି ଓ ସେହି ବିଶ୍ୱରୂପର କେନ୍ଦ୍ର ଯାହା ବିରାଟ ପୁରୁଷଙ୍କର ଉଦର ମୁଁ ସେହି ଉଦର ଉପରେ ବସିରହିଛି । ମୋର ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ପରମାଡ୍ନା ହିଁ ପରମାଡ୍ନା । ଏପରି ସ୍ଥଳେ ମୋର କୁଭାବନା, କୁକର୍ମ ଚିନ୍ତା ଆସିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏହି ବିରାଟ ପୁରୁଷ ମୋର ପୂଜନୀୟ ଓ ତାଙ୍କ ସେବାରେ ବ୍ୟାପୃତ ରହିବା ମୋର ପରମ କର୍ଭବ୍ୟ ।

ସଂକଳ୍ପର ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗରେ , ଚିନ୍ତନ କରିବା ସମୟରେ କଳ୍ପନା କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ନିଜ ହୃଦୟ ସିଂହାସନରେ ତେଜସ୍ୱୀ, ଶ୍ରେଷ ଓ ଦିବ୍ୟ ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ପରମାତ୍ମା ବିରାଜମାନ କରିଛନ୍ତି । ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ବିରାଟପୁରୁଷ ରୂପରେ ବା

ବିଷ୍ଟୁ,ଶିବ,ସରସ୍ୱତୀ, ଦୁର୍ଗା, ଗାୟତ୍ରୀ ରୂପରେ ବା ଜ୍ୱଳନ୍ତ ଦିପର ଜ୍ୟୋତି ରୂପରେ ଚିନ୍ତନ କରା ଯାଇପାରେ । ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ପାଇଁ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀ ରୂପରେ ଚିନ୍ତନ ବା ଧ୍ୟାନ କରାଯିବା ଉଚିତ । ଯଦି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ବିଷ୍ଟୁ,ଶିବ,ସରସ୍ୱତୀ, ଦୁର୍ଗା, ବା ଗାୟତ୍ରୀ ରୂପରେ ଏକ ସୁନ୍ଦର ଛବିରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ ତେବେ ତାଙ୍କୁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କପରି ତେଜସ୍ୱୀ, ସର୍ବଶ୍ରେଷ, ପରମପବିତ୍ର, ସଉ୍ପୁଗୁଣସମ୍ପନ୍ନ, ନିର୍ମଳ ଭାବରେ ଚିନ୍ତନ କରିବା ଉଚିତ ।

ସଂକଳ୍ପର ତୃତୀୟଭାଗ ଚିନ୍ତନ କରିବା ସମୟରେ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ବ୍ରହ୍ମଶକ୍ତି ଗାୟତ୍ରୀ, ଆମର ହୃଦୟରେ ଥିବା ଭାବନା ଓ ମୟ୍ତିଷରେ ଥିବା ବୃଦ୍ଧି ସବୁକୁ ସାଭ୍ୱିକତା, ଧର୍ମଭାବନା ,କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ପରାୟଣତା ଓ ସେବା ରୂପକ ସପ୍ଥରେ ଟାଣି ନେଇ ଯାଉଛନ୍ତି ଏବଂ ଭାବନା ଓ ବୃଦ୍ଧି ଅତି ଆନନ୍ଦ, ଉସାହ ଓ ସନ୍ତୋଷ ସହକାରେ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଛେ ପଛେ ଚାଲୁଛନ୍ତି ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପାଇଁ ଏହି ତିନି ଚିନ୍ତନ-ପ୍ରତିଜ୍ଞା ଯଥାକ୍ରମେ ଜ୍ଞାନଯୋଗ, ଭକ୍ତିଯୋଗ ଓ କର୍ମଯୋଗର ପ୍ରତୀକ ଅଟେ । ଜ୍ଞାନଯୋଗରେ ମନ, ପରମାତ୍ମା ତ୍ରୀଲୋକରେ ବ୍ୟାପି ରହିଥିବାର, ଜାଣି ପାରିଲା, ଭକ୍ତିଯୋଗରେ ଭକ୍ତି ଭାବାବେଗରେ ନିଜ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ସେହି ତେଜୋମୟ, ଦିବ୍ୟଶକ୍ତିକୁ ଧାରଣ କରି ପାରିଲା ଓ ଶେଷରେ ତେଜୋମୟ ଦିବ୍ୟ ଶକ୍ତି ପ୍ରେରଣାରେ ମନକୁ ସପ୍ଥରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ସଞ୍ଚାଳିତ କରିଦେଇ ପାରିଲା । ଏହିପରି ଏହି ତିନି ଭାବନା ବିୟାର ହୋଇ ଏହି ତିନି ଯୋଗର ଆଧାର ହୋଇଛନ୍ତି । ଗାୟତ୍ରୀ ଅର୍ଥ ମନନ ଓ ଚିନ୍ତନ , ଅନ୍ତରାତ୍ମାକୁ ତିନିଯୋଗର ତ୍ରିବେଣୀରେ ସ୍ନାନ କରାଇବା ସଦ୍ୱଶ ।

ପ୍ରତ୍ୟହ ଏହି ଚିନ୍ତନ-ପ୍ରତିଜ୍ଞା ଅଭ୍ୟାସ ଫଳରେ ଧିରେ ଧିରେ ଏହି ପବିତ୍ର ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥ ଭଲଭାବେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ ହୋଇଯିବ ଓ ମନ ଉପରେ ଏହାର ଯଥେଷ୍ଟ -----ପ୍ରଭାବ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେବ । ମନ ସର୍ବଦା କୁକର୍ମ ଓ କୁବିଚାର ରହିତ ହୋଇ ନିଶ୍ଚଳ, ପବିତ୍ର ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ ରହିବ ଏଙ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ଉତ୍ସାହ ସହିତ ଅଗସର ହୋଇଯିବ ।

#### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ବ୍ୟାଖ୍ୟ। ॥

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ସ୍ୱରୂପ :-

ଏହି ମନ୍ତ୍ର ହେଉଛି ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପା ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପାଦପଦ୍ମରେ ଜୀବଜଗତର ଏକ ପ୍ରାର୍ଥନା । କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିର ନାମ ଧରି ଡାକିଲେ ସେ ଯେପରି ଶୁଣିଥାଏ , ସେହିପରି ଏହି ମନ୍ତ୍ର ,ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ସୟୋଧନ କରିବାର ଏକ ପ୍ରାଥନା । ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନା ଦ୍ୱାରା ଜୀବଜଗତ ଦେବୀଙ୍କ ନିକଟରେ କାୟ ମନ ବାକ୍ୟରେ ନିବେଦନ କରେ ଯେ :—

'ହେ ପରମାତ୍ମା, ହେ ମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ଆପଣ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱକୁ ଉଦ୍ଭବ କରାଇ ତ୍ରିଲୋକରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛନ୍ତି,ଆପଣ ତେଜସ୍ୱୀ, ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଓ ଦିବ୍ୟ ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ଏ ସମଗ୍ର ଜୀବଜଗତକୁ ସୃଜନ କରି ପାଳନ ପୋଷଣ କରୁଛନ୍ତି, ଆପଣ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱର ସମୟ ଦୁଃଖକଷ୍ଟ ଓ ସକଳ ପାପ ତାପର ବିନାଶ କରି ଜୀବ ଜଗତକୁ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଓ ଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରୁଛନ୍ତି, ଆପଣଙ୍କୁ ଏ ଜୀବଜଗତ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ କି ଆପଣ ଆପଣଙ୍କ ତେଜ ଓ ଆଲୋକ ଦ୍ୱାରା ଆମ ମାନଙ୍କ ଅଜ୍ଞାନ

ଅନ୍ଧକାର ଦୂର କରି ଆମମାନଙ୍କ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଜ୍ଞାନକୁ ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ପ୍ରେରଣା ଦିଅନ୍ତୁ ।'

ଏ ତ ଗଲା ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ସ୍ଥୁଳ ରୂପ । ଏହି ମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରତି ଶବ୍ଦରେ ନିହିତ ଥିବା ମୋଟାମୋଟି ସୁକ୍ଷ୍ମ ଅର୍ଥ ନିମ୍ନ ପ୍ରକାରେ ।

ଓଁ ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପା ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀ

ଭୂଃ ଭୂଃ ହେଉଛି ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ପୃଥିବୀ ବା ଶରୀରର ସତ୍ ସମ୍ପନ୍ନ ସ୍ଥିତି ,ଯାହାକୁ ମୁନିଗଣ ପ୍ରାଣ କହନ୍ତି । ସକଳ ଜୀବ ଗଣରେ ଏହି ପ୍ରାଣ ସମାନ ଭାବରେ ରହିଛି । ଏହାର ଅର୍ଥ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଓ ଜୀବଗଣ ସମୟେ ସମାନ । ଏହି ପ୍ରାଣକେନ୍ଦ୍ର, ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ସକଳ ଶକ୍ତିର ଉଚ୍ଛ ।

ଭୁବଃ ଭୁବଃ ହେଉଛି ଅପାନଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ଅନ୍ତରୀକ୍ଷ ବା ସଂସାରର ଚିତ୍ ସଭା ସ୍ୱରୂପ, ସେ ହିଁ ସକଳ ଦୁଃଖ ଦୁର୍ଦ୍ଦଶାର ବିନାଶକ । ସ୍ୱାର୍ଥ ବା ସୁଖ ଅଭିଳାଷ ତ୍ୟାଗକରି କର୍ଭବ୍ୟ କର୍ମ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ପ୍ରସନ୍ନ ରହେ । ଏହା ହିଁ ଦୁଃଖର ବିନାଶ ।

ସ୍ୱଃ ସ୍ୱଃ ହେଉଛି ବ୍ୟାନଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ସ୍ୱର୍ଗ ବା ଆତ୍ମାର ଆନନ୍ଦମୟ ଧାରା । ମନକୁ ସ୍ଥିର ରଖିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଏ । ମନକୁ ସୁସ୍ଥିର ଓ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖି, ସତ୍ୟରେ ନିମଗ୍ନ ରହିପାରିଲେ ମନ ସର୍ବଦା ଶାନ୍ତ ରହେ । ଏହା ହିଁ ସକଳ ସ୍ୱଖ ସମଦ୍ଧିର ଭଣ୍ଡାର ।

ତତ୍ ସେହି ପରମାତ୍ମା ,ସେହି ଗାୟତ୍ରୀ

- ସବିତଃ ସେ ସବିତା ଯେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ଆଲୋକ ଓ ତେଜ ପ୍ରଦାୟକ । ତେଣୁ ଏହି ଶବ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ଯେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି ତେଜସ୍ୱୀ ଓ ବଳବାନ ହୁଅନ୍ତୁ ଓ ତାହାର ସକଳ ଅନୁଭୂତି ନିଜ ଆତ୍ମ । ସହିତ ସମ୍ଭନ୍ଧିତ ବୋଲି ବିଚାର କରୁ ।
- ବରେଶ୍ୟଂ ସେ ସର୍ବୋତ୍ତମ । ତେଣୁ ପ୍ରେରଣା ଦିଅନ୍ତି ଯେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ଜୀବନକୁ ଶ୍ରେଷ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁ, ଶ୍ରେଷ ଦେଖିବା, ଶ୍ରେଷ ଚିନ୍ତନ କରିବା, ଶ୍ରେଷ ବିଚାର କରିବା ଓ ଶ୍ରେଷ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଯେଉଁଥିରୁ ମନୁଷ୍ୟ ଶ୍ରେଷ ହୋଇ ପାରିବ ।
- ଭର୍ଗୋ ସକଳ ଦୁଃଖ ଓ ପାପର ବିନାଶକ । ଅର୍ଥାତ୍ ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ନିଷ୍ପାପ ରହିବା ଉଚିତ । ସେ ସର୍ବଦା ପାପର ଦୁଷ୍ପରିଣାମ ଦେଖି ମନୁଷ୍ୟ ତାକୁ ସର୍ବଦା ଘୁଣା କରୁ ଓ ନିରନ୍ତର ପାପ ବିନଷ୍ଟ କରିବାକୁ ସଂଘର୍ଷ କରୁ ।
- ଦେବସ୍ୟ ଅଲୌକୀକ ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତି । ଦେବତା ମାନଙ୍କ ପରି ଶୁଦ୍ଧ ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତକରି , ଜୀବଗଣଙ୍କ ସେବା କରି, ପରମାର୍ଥ କର୍ମ କରି, ନିର୍ବଳଙ୍କୁ ସହାୟତାକରି, ମରଣଶୀଳ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ଭିତରେ ବାହାରେ ଏହି ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରୁ ।
- ଧୀମହି ସେହି ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତିକୁ ମନୁଷ୍ୟ ଧାନ କରି ନିଜ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଏହି ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଧାରଣ କରୁ ।
- ଧୀୟୋ ପ୍ରେରଣା ଦିଏ, ସକଳ ଶାସ୍ତକୁ ମନ୍ଥନ କରି ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣି, ସତ୍ୟ କଣ ବୁଝି, ସେହି ପ୍ରକାରେ ନିଜର ବୁଦ୍ଧିକୁ ପରିମାର୍ଜିତ କରୁ ।

-----

ୟୋ ନଃ ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଆମ ଅକ୍ତଃକରଣରେ ଜାଗ୍ରତ ହେବ ତାହା ଅନ୍ଥ ହେଉ ବା ଅଧିକ ହେଉ, ତାହାର କିଛି ଅଂଶ ନିଜ ଆବଶ୍ୟକତା ପାଇଁ ପ୍ରୟୋଗ କରି ବଳକା ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ ଭାବରେ ଅଶକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବିନିଯୋଗ କରିବା , ଏହା ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଶକ୍ତି କୁ ବୁଝାଉଛି । ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ଏହାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ହେଉଛି, ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ତଥା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ସତ୍ୟ ମାର୍ଗରେ ଗତି କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉ ।

ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ନିକଟରେ ମନୁଷ୍ୟର ପ୍ରାର୍ଥନା ବା ନିବେଦନକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ତିନି ଭାଗ- ପ୍ରଥମେ ଓଁ ପୁରଣ୍ଟରଣରେ ମନୁଷ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମରୂପା ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କୁ ସୟୋଧନ କରି , ତାଙ୍କର ବ୍ୟାପୃତ୍ତି ବା ବିରାଟତ୍ୱ , ସ୍ୱରୂପ ଓ ତାଙ୍କ ଆଧାରତ୍ୱ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁଛି, ତାପରେ ଧୀମହି ପୁରଣ୍ଟରଣରେ ତାଙ୍କର ଧ୍ୟାନ କରି ଏବଂ ଶେଷରେ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ମାଧ୍ୟମରେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ଓ ନିବେଦନ କରୁଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶବ୍ଦରେ ନିହିତ ଥିବା ତତ୍ତ୍ୱାର୍ଥ ,ଭାବାର୍ଥ ଓ ପ୍ରେରଣା ନିମୁରେ ଦିଆଗଲା ।

**ଭୂଃ ଭୂବଃ ସ୍ୱଃ** ଏହି ଶବ୍ଦତ୍ରୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ତିନି ମହାବ୍ୟାହୃତି ନାମରେ ଜଣାଯାଏ । ଏହା ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଓ ତାଙ୍କର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଶକ୍ତି ଉସ୍ତର ପରିପ୍ରକାଶ କରେ । ସେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱକୁ ଉଦ୍ଭବ କରାଇ ଚରାଚର ଜଗତ ତଥା ତ୍ରିଲୋକରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ଅଛନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ଏହା ତାଙ୍କର ସର୍ବ ବିଦ୍ୟମାନ ସ୍ୱରୂପକୁ ଇଙ୍ଗିତ କରୁଛି ।

> ଭୂର୍ତ୍ତବଃ ସ୍ୱସ୍ତୟୋ ଲୋକା ବ୍ୟାପ୍ତ ଭୋମ୍ଭହ୍ମତେଷୁ ହି ସ ଏବ ତଥ୍ୟତୋ ଜ୍ଞାନୀ ଯସ୍ତତେଧତି ବିଚକ୍ଷଣ ।

.----

ଅର୍ଥାତ୍ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଏହା ତିନି ଲୋକର ସୁଚକ । ଏହି ତନି ଲୋକରେ 'ଓଁ ' ବ୍ରହୁ ବ୍ୟାପ୍ତ ଅଛନ୍ତି । ଯେ ଏ ବ୍ରହୁଙ୍କୁ ଜାଣିଛନ୍ତି ସେ ପ୍ରକୃତରେ ଜ୍ଞାନୀ ।

ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ୟୁରଣ , ସୂକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରକୃତିକୁ ନିରନ୍ତର ଆଘାତ୍ ଦେବା ଫଳରେ ଏ ଜଗତର ଗତିଶୀଳତା ଉପ୍ନ ହୋଇ କେଉଁ ଅନାଦି କାଳରୁ ଏ ଜଗତ ଗତିଶୀଳ ରହି ଆସିଛି । କଂସାରେ ନିର୍ମିତ ଘଣ୍ଟରେ ଆଘାତ୍ ହେଲେ ତାହାର ଝଙ୍କାର ଶବ୍ଦ ବହୁ ସମୟ ପଯ୍ୟନ୍ତ ହେଉଥାଏ , ସେହିପରି ସୂଷ୍ମ ପ୍ରକୃତିରେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ୟୁରଣର ନିରନ୍ତର ଘାତ ପ୍ରତିଘାତରୁ *ଓଁ* ରୂପକ ଝଙ୍କାର ସ୍ୱତଃ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇ ଝଙ୍କୃତ ହୋଇ ଚାଲିଥାଏ । ତେଣୁ ଏହି ଓଁ ହିଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାମ ବୋଲି ମାନି ନିଆ ହୋଇଛି । ଏହି ଓଁ ଝଙ୍କାର ଭୂଃ ପୃଥିବୀ, ଭୁବଃ ପାତାଳ, ଓ ସ୍ୱଃ ସ୍ୱର୍ଗ ଆଦି ତିନି ଲୋକରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇ ରହିଛି ଏବଂ ସ୍ୱର୍ଗ ପୃଥିବୀ ଓ ପାତାଳ ପରି ଭୂଃ ଶରୀର, ଭୁବଃ ସଂସାର ଓ ସ୍ୱଃ ଆତ୍ମା ଏହି ତିନି ମଧ୍ୟ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ କ୍ରିଡା ସ୍ଥଳ । ଏହି ସମସ୍ତ ସ୍ଥଳ ଓ ସାରା ବଶ୍ୱ ହିଁ ପରମାତ୍ନାଙ୍କର ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପ ବୋଲି ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ ଯାହାକୁ ଗୀତାର ୧ ୧ ଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଭଗବାନ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ବୁଝାଇ, ନିଜର ବିରାଟତ୍ୱ ଦର୍ଶନ କରାଇଥିଲେ । ଏହି କ୍ରିଡାସ୍ଥଳ ସମୂହକୁ ଓ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡକୁ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପ ବିଚାର କରି ତାଙ୍କ ସ୍ଥିତି ଅନୁଭବ କରିବାପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଉଚିତ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜଡ ଓ ଚେତନ ପଦାର୍ଥରେ ,ସମୟ ପରମାଣୁରେ ଓ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ରେ ସର୍ବତ୍ର 'ଓଁ ' ବ୍ରହ୍ମରୂପି ଗାୟତ୍ରୀ ବ୍ୟାପ୍ତ ଥିବା ଦେଖିବା,ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁରେ ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟାପୀ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବା,ଏପରି ଏକ ଆତ୍ମୀକ ପଦ୍ଧତି ଅଟେ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱସେବା ଭାବନା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ଏପରି ଭାବନା

କାରଣରୁ ଜଗତର ସମୟ ପଦାର୍ଥ ଓ ଜୀବଜଗତ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା, ସମ୍ପର୍କ ଉପରେ ଏପରି ଗଭୀର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ ଯେ ଅନୁଚିତ ସ୍ୱାର୍ଥଭାବନା ପରିବର୍ତ୍ତେ ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ସେବାଭାବ ପରିପ୍ରକାଶ ହୁଏ । ଏହା ସହିତ ଦୟା କ୍ଷମା ଆଦି ଅନେକ ଗୁଣାତୃକ ଭାବ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ ।

ଏହି 'ଔ' ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ଚତୂର୍ମୁଖ ବୋଲି ପୁରାଣ ମାନଙ୍କରେ ବର୍ଣିତ ଅଛି । ଏହା ବ୍ରହ୍ମ ସଭାର ଏକ ଆଳଙ୍କାରୀକ ଚିତ୍ର । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଏକ ମୁଖରେ ବେଦ ଚତୁଷ୍ଟୟକୁ ଏକ ସମୟରେ ପଠନ କରନ୍ତି ବୋଲି ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଚତୁର୍ମୁଖ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି । ଏହି ଚାରି ମୁଖକୁ ବ୍ରହ୍ମା,ଇଶ୍ୱର,ବିଷ୍ଣୁ ଓ ଭଗବାନ କହନ୍ତି । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରୁ ନିସୃତ ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ବୁଝିବାପାଇଁ ଏମାନେ ତାଙ୍କ ସ୍ୱରୁପର ଚାରି ବିଭାଗ । ପୁନଃ ପୁର୍ଣ୍ଣ ସାତ୍ତ୍ୱିକତାକୁ ବ୍ରହ୍ମ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ମନର ସାତ୍ୱୀକତା ବ୍ରହ୍ମ କେନ୍ଦ୍ରରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାତ୍ସିକତାରେ ଯିଏ ଅଧିଷ୍ଠିତ ହୋଇଯାଏ ତାକୁ ବ୍ରହ୍ମ ନିର୍ବାଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାତ୍ସିକତାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅଧିଷ୍ଠିତ ହୋଇଗଲା ପରେ , ଦୟା,ପ୍ରେମ, ଉଦାରତା, ତ୍ୟାଗ, ସହିଷ୍ଠୁତା, ଉପକାର, ସେବା-ସହାୟତା, ଦାନ, ଜ୍ଞାନ ଓ ସୁଖ ଶାନ୍ତିମୟୀ ଇଛା ତରଙ୍ଗ ନିଜ ସ୍ୱଃ ରୂପି ଆତ୍ମାରୁ ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯାଏ । ସୋହହମ୍ , ତତ୍ସମସି, ଶିବୋହମ୍ , ଅୟମାତ୍ମାବ୍ରହ୍ମ ଇତ୍ୟାଦି ଉକ୍ତି ମାଧ୍ୟମରେ, ବେଦାନ୍ତ ଦର୍ଶନ କରିୟାରେ ଯେଉଁ ଆତ୍ମା ପ୍ରତିପାଦିତ ହୁଅନ୍ତି ସେ ହିଁ ପରମାତ୍ମା । ସନ୍ଥ କବିର କହନ୍ତି ଓଁ ରୂପି ପରମାତ୍ମା ଆମଠାରୁ ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ଦୂରରେ ଅଛନ୍ତି, କାରଣ ମୟିଷ୍ଟ ଠାରୁ ହୃଦୟ ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ।

ଉପରେ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ଭୂଃ ହେଉଛି ପୃଥିବୀ ଭୁବଃ ହେଉଛି ପାତାଳ ଓ ସ୍ୱଃ ହେଉଛି ସ୍ୱର୍ଗ ଏବଂ ଭ୍ୱଃ କହିଲେ ଶରୀର , ଭୁବଃ କହିଲେ ସଂସାର ଓ ସ୍ୱଃ

ସେହି ବ୍ହୁଙ୍କ ଉପାସନା ।

କହିଲେ ଆତ୍ମା । ପୁନଃ ଗାୟ କହିଲେ ଶରୀର ତ୍ରି ଅର୍ଥାତ୍ ତିନିଭାଗ । ଶରୀର ମଧ୍ୟ ରେ ଅଣ୍ଟାଠାରୁ ପାଦ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭୂଃ ବା ପାତାଳ , ଅଣ୍ଟାଠାରୁ ବେକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭୂବଃ ବା ପୃଥିବୀ ଓ ବେକ ଠାରୁ ଶିର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ୱଃ ବା ସ୍ୱର୍ଗ ,ଏହିପରି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ମଧ୍ୟ ତିନିଭାଗ । ତେଣୁ ଆମକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ଓଁ, ଯେ ବ୍ରହ୍ମ , ସେ ଯେପରି ପୃଥିବୀ,ପାତାଳ,ସ୍ୱର୍ଗ ଆଦିରେ ବ୍ୟାପି ରହିଛନ୍ତି ସେହିପରି ଓଁ ରୂପି ବ୍ରହ୍ମ ଏହି ଶରୀର ଓ ଏହି ସଂସାରରେ ଓ ଆତ୍ମାରେ ସର୍ବତ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ ରହି କ୍ରିଡା କରୁଛନ୍ତି ଏବଂ ଏହି ଶରୀର ମଧ୍ୟ ତିନିଭାଗ ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ବୋଲି ପ୍ରତିପାଦିତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଓଁ ଭୂଃ ଭୁବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ,ଯାହା ପ୍ରଶବ ଓ ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ରୂପେ ଜଣାଯାଏ , ତାହା ସୁଚିତ କରୁଛି ଯେ, ଓଁ ବ୍ରହ୍ମ ରୂପେ, ଏହି ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ସର୍ବବ୍ୟାପି, ସର୍ବ ବିଦ୍ୟମାନ ସକଳ ଜୀବଜଗତର ସୃଜକ, ପାଳକ, ପୋଷକ ଓ ସଂହାର କାରକ,ସର୍ବଶକ୍ତି ପ୍ରଦାୟକ, ସକଳ ଦୁଃଖ କଳ୍କଷ

ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ସର୍ବତ୍ର ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବା ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପକୂ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବ ,ବିଶ୍ୱର ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟ-କାରଣର ରହସ୍ୟ ବୁଝିଯିବ ସେ ନିଷ୍ଟୟ ବିଶ୍ୱାସ କରିବ ଯେ ପରମାତ୍ମା ଏହି ଜଗତରେ ସର୍ବଜୀବରେ ଆତ୍ମାରୂପେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଅଛନ୍ତି । ଏହି ଆତ୍ନାରୂପି ବିରାଟ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ଦୁଇଟି ଭାଗ ଅଛି , ପ୍ରଥମଟି ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟଟି ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ । ମନ,ବୂଦ୍ଧି,ଚିଉ ଓ ଅଙ୍କାର ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟର ଚାରି ଅଶ ଯାହା ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଚତୁଷ୍ଟୟ ନାମରେ ପରିଚିତ । ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଉପରେ ଏକ ସୃଷ୍ଣୁ ଚୈତନ୍ୟ ଅଛି ଯାହାକୁ ବୃହୁ ବା ଆତ୍ରା କହନ୍ତି ।

ନାଶକ,ସକଳ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ପ୍ରଦାୟକ ଏବଂ ଓଁ ଆତ୍ମା ରୂପେ ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ସୁଚକ ଶରୀରରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହି ଲୀଳା କରୁଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଗାୟତୀ ଜପ କେବଳ ହିଁ ଏହି ଆତା ହିଁ ସାତ୍ତୀକତାର କେନ୍ଦ ଓ ଏହିଠାରୁ ସଭୁଗୁଣ ପେରଣା ଉପ୍ନନ୍ ହୋଇ ଜୀବକୁ ସପ୍ୱଥଗାମୀ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟିତ ଥାଏ । ଚୋରୀ, ବ୍ୟଭିଚାରୀ ଆଦି ଯାହା ବି ଦୁଷ୍କର୍ମ ମନୁଷ୍ୟ କରେ ପଥମେ ତାର ମନରେ ଯେଉଁ ଭୟବିହୁଳତାର କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ତାହା ଏହି ସାଜ୍ୱୀକତା କେନ୍ଦ୍ ବା ଆତ୍ରାର ପତିରୋଧ ଜନିତ ହୋଇଥାଏ,ତାକୁ ମନେହୁଏ ଯେପରି କେହିଜଣେ ଏପରି ଦୃଷ୍ପର୍ମ କରିବାକୁ ବାରଣ କରୁଛି । ସେହିପରି ଶୁଭ ଓ ସଭ୍ୱଗୁଣୀ ପୁଣ୍ୟ କର୍ମପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଏହିଠାରୁ ପେରଣା ଆସିଥାଏ । ଦ୍ୱିତୀୟଭାଗ-ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ ମଧ୍ୟରେ ହୟ ପଦାଦି ସମୟ ଅବୟବ ଓ ଇହ୍ୟିଗଣ ଅନ୍ତର୍ଗତ । ସେମାନଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଭିନୁ ଭିନୁ ହୋଇଥିଲେ ବି ନିଜ ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସେମାନେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଓ ସେମାନେ ସର୍ବଦା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ରତ । ଜୀବ ସୂଜନରେ ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗର ଭିତ୍ତିଭୂମି କେବଳ ସେହି ଆତ୍ମାରୂପି ବିରାଟ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପ୍ରଥମଭାଗ ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାପାଇଁ ବ୍ୟବସ୍ଥିତ କରାଯାଇଛି । ଏହି ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଚତୃଷ୍ଟୟ ଓ ଅବୟବ ମାନଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ସ୍ତକର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ରା ବଳବାନ ହୋଇ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱଗମନ କରେ ଅଥବା ଦୃଷ୍ପର୍ମଦ୍ୱାରା କ୍ଷୀଣହୋଇ ଅଧୋଗମନ କରେ । ସୁକ୍ଷୁ ଚୈତନ୍ୟ ବା ବ୍ରହୁ ବା ଆତ୍ରାରୁ ବା ସାତ୍ତୀକ କେନ୍ଦ୍ର ଆସୁଥିବା ପ୍ରେରଣା ଅନୁସାରେ ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗମାନେ କର୍ମ କରିବା ବା ନ କରିବା ଏହି ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଚତୃଷ୍ଟୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏହି ପକାର ଭିନ୍ ଭିନ୍ ଅଙ୍ଗ ଭିନ୍ ଭିନ୍ କର୍ମ କର୍ଥିଲେ ବି ଏମାନଙ୍କର କର୍ମ କେବଳ ସେହି ସକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟର ସ୍ତରକ୍ଷା ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ଏହା ହିଁ ହିନ୍ଦୁ ସଂସ୍କୃତିର ମୂଳାଧାର । ଅବୟବ ମାନଙ୍କର କର୍ମରେ ଏକତା ବା ସମତା , ସମୟ ଓ ଆବଶ୍ୟକ ଅନୁସାରେ ନିଜ ନିଜ କର୍ଭବ୍ୟ କର୍ମ କରିବାରେ ଅନୃବର୍ତ୍ତିତାକୁ ଦୃଢ ରଖିବା ସର୍ବାଦୌ ବାଞ୍ଚନିୟ । ଏହାକୁ ଆହୁରି ସୁଦ୍ଢ କରିବା ପାଇଁ ପୂର୍ବଜମାନେ ଏହା ସହିତ ଧର୍ମକୁ ଜୋଡି ଦେଇଛନ୍ତି

ଫଳରେ ଜୀବ ଧର୍ମ ଅନୁଗତ କର୍ମ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହେବ । ଜଗତରେ ଯେତେ ଧର୍ମ ଅଛି , ସବୁ ଧର୍ମରେ ଆତ୍ମାର ନିତ୍ୟତ୍ୱ, ଅବିନଶ୍ୱରତ୍ୱ ଓ ଶାଶ୍ୱତତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ସୁରକ୍ଷା କର୍ମ ହିସାବରେ ବ୍ୟବସ୍ଥିତ ଥିବା ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ ଅବୟବ ଗୁଡିକ ନିଜ ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ହୋଇଥିବାରୁ ସେମାନଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟଧାରା ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେଲା । ଫଳରେ କାର୍ଯ୍ୟଧାରା ଭିତ୍ତିରେ ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏକତ୍ୱ ରକ୍ଷା କରିବାପାଇଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସଂପ୍ରଦାୟ ମାନଙ୍କର ସୃଷ୍ଟିହେଲା । ଗୋଟିଏ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟକୁ ନେଇ, ଯେତେ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ହୁଅନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି ସର୍ବ ବିଦ୍ୟମାନ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପାଖରେ ସମସ୍ତେ ସମାନ । ସମସ୍ତଙ୍କର ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ, ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗ ଓ ସର୍ବୋପରି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟ ସର୍ବଦା ସେମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱମ୍ବର୍ମପାଇଁ ପେରଣା ଓ ମନ୍ଦକର୍ମ ପାଇଁ ପତିରୋଧ ଦେଉଥାଏ ।

ଉପର ଲିଖିତ ଆଲୋଚନାରୁ ଏହାସିଦ୍ଧ ହେଲା ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ପୁରଣ୍ଟରଣ କରିବା ଦ୍ୱାରା ସେହି ଓଁ ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପା ଗାୟତ୍ରୀ ଯେ ଭୁଃ ଭୁବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ରୂପକ ପାତାଳ ପୃଥିବୀ ଓ ସ୍ୱର୍ଗାଦି ତ୍ରିଲୋକରେ ତଥା ଶରୀର ସଂସାର ଓ ଆତ୍ମାରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ଅଛନ୍ତି ତାଙ୍କର ହିଁ ଆରାଧନା ହେଉଛି । ସେହି ବ୍ରହ୍ମରୂପା ଗାୟତ୍ରୀ ଯେ ବିଶ୍ୱହିତରେ ବ୍ୟାପୃତ ରହିଛନ୍ତି, ସକଳ ଜୀବ ଗଣକୁ ଆତ୍ନୋନ୍ନତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରୁଛନ୍ତି , ସକଳ ପାପ ତାପରୁ ରକ୍ଷା କରୁଛନ୍ତି , ଯେ ପ୍ରେତ୍ୟକ ଜୀବର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ପାଇଁ ଅନ୍ତଚୈତନ୍ୟ ଚତୁଷ୍ଟୟ ଓ ବାହ୍ୟଅଙ୍ଗକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉଛନ୍ତି , ତାଙ୍କରି ସାଧନାରେ ମନ ନିୟୋଗ କରିବା ପାଇଁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ ପ୍ରଚ୍ୟୋ କରିବା ସହିତ ସାଧକ ତାର ମାନସିକ ୟରରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିବା ଉଚିତ ।

ତତ୍ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପ୍ରଥମ ଚରଣର ପ୍ରଥମ ଏକାକ୍ଷର ଶବ୍ଦ ତତ୍ 'ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ବା ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଜ୍ଞାତ ହୋଇ ' ଜଗତର ଜୀବଗଣଙ୍କୁ ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାରରୁ ଜୀବନ ଧାରଣର ଜ୍ଞାନ ଲାଭ ପଥରେ ପ୍ରେରିତ କରେ । ସେହି ହେତୁ ଏହି ତତ୍ ଶବ୍ଦକୁ ଜୀବନବିଜ୍ଞାନର ପ୍ରତୀକ କହିଲେ ଭୂଲ ହେବନାହିଁ ।

# (ତତ୍) ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାୟୁ ବିଦ୍ୱାନ୍ସୋ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ସ୍ୱ ତପଣ୍ଟର୍ଯୋଃ ଅନ୍ଧକାରମୟା କୁର୍ଯୁଲୋକାଦଜ୍ଞାନ ସଂଭବମ୍ ॥

ତତ୍ ଶବ୍ଦର ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ' ସେହି ' ଜଣେ ତୃତୀୟ ପୁରୁଷ । ପରମାର୍ଥିକ ଭକ୍ତମାନେ ସର୍ବଦା ଯେ କୌଣସି କର୍ମର କର୍ଭା ରୂପେ ଜଣେ ତୃତୀୟ ପୁରୁଷକୁ ସ୍ଥାନ ଦିଅନ୍ତି । ଏହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କବେଳ ମୁଁତ୍ୱ କୁ ପରିହାର କରିବା । ଏହି ଶବ୍ଦମଧ୍ୟ ଗୀତାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ବହୁବାର ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି ଯେଉଁଠି ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବର ପ୍ରତିପାଦନ କରିଛନ୍ତି । ନିସ୍ୱାର୍ଥପର କର୍ମ, ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ସେବା, ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ଦାନ ଓ ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ଯଜ୍ଞାଦି କର୍ମକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରିବାପାଇଁ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଟ ଏହି ସର୍ବନାମ ତତ୍ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରିଛନ୍ତି ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଥିବା ତତ୍ ଶବ୍ଦ ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଇଙ୍ଗିତ କରୁଛି, ଯାହାର ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବର ଗୁଣ ବା ମହିମାଗାନ ଏହି ଆରାଧନା ମାଧ୍ୟମରେ କରାଯାଇଛି । ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଏ ଯେ ଜଣେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶୀ ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନୀ ବିଦ୍ୱାନ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ତତ୍ ଶବ୍ଦ ପୁରଣ୍ଟରଣ ଦ୍ୱାରା ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ନିବଦେନ କରେ ଯେ ସେ ସଂସାରର ଅଜ୍ଞାନ ଜନିତ ଅନ୍ଧକାରକୁ ବିନାଶ କରନ୍ତୁ । ଏଠାରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶବ୍ଦ କୌଣସି ବର୍ଗର ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରାଯାଇ ନାହିଁ । ଆତ୍ରାର ସର୍ବପଥମ

ଗୁଣ ହେଉଛି ବ୍ରହୁନିଷା ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକତା । ଯାହା ଠାରେ ଏହି ଗୁଣ ବିଦ୍ୟମାନ ଅଛି ସେ ସେହି ଅନୁସାରେ ବାହୁଣ କୃହାଯିବ ।ଏହିପ୍ରକାର ବାହୁଣତୃ ,*ତତ୍* ସେହି ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱରୂପା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କୁ ନିସ୍ପାର୍ଥପର ନିବେଦନ କରୁ ଯେ ସେ ଜଗତର ଅଜ୍ଞାନତା ଅନ୍ଧକାର ଦର କରି ସକଳ ଜୀବଗଣଙ୍କୁ ଉଦ୍ଧାରପଥରେ ଅଗ୍ରଗାମୀ କରନ୍ତ । କେତେକ ଅବିଦ୍ୟାକୁ ଅନ୍ଧକାର ବୋଲି କହନ୍ତି ମାତ୍ ଏହାର ଅର୍ଥ କେବଳ ଅବିଦ୍ୟା ବା ଅଜ୍ଞାନତା କହିଲେ ହେବ ନାହିଁ ବରଂ ଜୀବନର ଲକ୍ଷର ପଥଭୃଷ୍ଟ ହେବା କହାଯାଇପାରେ । ଲକ୍ଷଭୃଷ୍ଟ କହିଲେ ଅନୀତି, ମାୟା, ଭାନ୍ତି ଓ ପଶୃତା ଓ ନାୟିକତାକୁ ବୁଝାଇଥାଏ । ଏହି ପ୍ରକାର ବୌଦ୍ଧିକ ଅନ୍ଧକାରରେ ପଡି ରହିଥିବା ଜୀବ ଭୂମରେ ପଡି ଇଶ୍ପରଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଧର୍ମ ନୀତି,ଲକ୍ଷ,ଆଚରଣ ଓ କର୍ତ୍ତବ୍ୟରୁ ବିମୁଖ ହୋଇ ଏପରି ଆଚରଣ କରେ ଯାହା ଫଳରେ ତାକୁ ଅନେକ ପକାରର ଦୁଃଖ ଯନ୍ତ୍ରଣା ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ବ୍ରହ୍ମ ନିଷା ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଗୁଣବାନ୍ ବାହୁଣ, ସେହି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ବିରାଟ ସ୍ୱର୍ପକୁ ପରିପ୍କାଶ କରି ଜଗତରୁ ଅଧର୍ମ, ଅନୀତି, ମାୟା, ଭାନ୍ତି, ଦ୍ରାଚାରୀତା ଓ ପଶୁତା ରୂପକ ଦର କରିବା ପାଇଁ ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ରର ପଥମ ଅକ୍ଷର ତତ୍ର ଶବ୍ଦ ପୁରଣ୍ଟରଣରେ ସେହି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଆରାଧନା କରୁ ।

ସବିତୁଃ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ପ୍ରଥମ ଚରଣର ଦ୍ୱିତୀୟ,ତୃତୀୟ ଓ ଚତୁର୍ଥ ଅକ୍ଷରର ସନ୍ଧିଶ୍ରଣରେ ସବିତୁଃ ଶବ୍ଦ ଉତ୍ପନ୍ନ । ଏହା ଶକ୍ତିସଂଗ୍ରହ କରି ତାର ଉପଯୁକ୍ତ ବିନିଯୋଗ କରିବାର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଉଛି ମାତ୍ର କେଉଁଠି ବି ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚୟ କରିବାର ପ୍ରେରଣା ଦେଉନାହିଁ।

ସବିତା, ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଅନ୍ୟନାମ ଓ ଏହା ସକଳ ଶକ୍ତିର ନିର୍ଝର, ସକଳ ଜ୍ଞାନର ଭଣ୍ଡାର ତଥା ବୃହତ୍ ତେଜପୁଞ୍ଜର ଆଧାର । ତିନିବ୍ୟାହୃତି ଶବ୍ଦତ୍ରୟ -----

ବ୍ୟବହାରରେ ଏହା ପତ୍ୟୟ ହେଲା ଯେ ପରମାତ୍ରା ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଏବଂ ତାହା ସହିତ ସବିତା ଶବ୍ଦ ପ୍ୟୋଗରେ ତାଙ୍କୁ 'ସକଳ ଶକ୍ତିର ନିର୍ଝର, ସକଳ ଜ୍ଞାନର ଭଣ୍ଡାର ତଥା ବୃହତ୍ ତେଜପୁଞ୍ଜର ଆଧାର' ଆଖ୍ୟା ଦିଆଗଲା । ଫଳରେ ସେ ବିଶ୍ୱବହା୍ତ୍ୟର, ସକଳ ଜୀବଗଣଙ୍କର ସ୍ତଳନ, ପାଳନ ପୋଷଣ ତଥା ସଂହାର କାରକ ରୂପେ ଜଣାଗଲେ । ସୂର୍ଯ୍ୟ ଯେପରି ପତ୍ୟହ ନିଜର କୀରଣ ବିଶ୍ୱବ୍ୟୁଞରେ ବିଛାଇ ଦିଅନ୍ତି, ନିଜର ଖେଳନା ପରି ତାକୁ କେତେବେଳେ ପଖର ଓ କେତେବେଳେ ଶିତଳ କରି ଦିବସ ଶେଷରେ ସମୟ କୀରଣକୁ ଏକତ୍ କରି ନେଇ ଅୟ ହୋଇ ଯିବାର ଶକ୍ତି ରଖିଛନ୍ତି । ସେହିପରି ସବିତଃ ବା ପରମାତା ବା ଦେବୀ ଗାୟତୀ ବିଶ୍ୱବହାଣ ତଥା ଜୀବଜଗତ ସୃଷ୍ଟି କରିବା, ତାକୁ ପାଳନ ପୋଷଣ କରିବା ଓ ଦିବସ ଶେଷରେ ବା ମହାପ୍ରଳୟ ଆରୟରେ ସମୟ ଜୀବଜଗତକ ଅନନ୍ତଗର୍ଭରେ ଲୀନ କରିବାର ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟ ରଖିଛନ୍ତି । ଜୀବଜଗତ ସୀମିତ ଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ତ । ତେଣୁ ମନ୍ତ୍ରରେ ସବିତୃଃ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର ହୋଇ ସକଳ ଜୀବଗଣଙ୍କ ପେରଣା ମିଳଛି ଯେ ସେମାନେ ସେହି ସବିତାଙ୍କ ନିର୍ଝରର ସମୟ ପକାର ଶକ୍ତି ସଂଗହକରନ୍ତ କେବଳ ତାର ସଦପଯୋଗ କରିବାପାଇଁ ମାତ୍ର ସଞ୍ଚୟ କରିବାକୁ ନୁହେଁ । ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଶରୀର, ଅବ୍ୟକରଣ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକତ୍ୱ ଇତ୍ୟାଦି ସୀମିତ ଶକ୍ତିପୃଞ୍ଜକୁ ବୃଦ୍ଧିକରି, ଜଗତ କଲ୍ୟାଣ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ନିସ୍ତାର୍ଥପର ବିନିଯୋଗ କରିବାପାଇଁ ସେହି ଶକ୍ତି ନିର୍ଝରରୁ ଶକ୍ତିସଂଗହ କରିବାକୁ ସବିତୃଃ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଛି ।

ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନକୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରି ଆତ୍ନୋଦ୍ଧାର ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ମନୁଷ୍ୟର ତିନି ପ୍ରକାର ଶକ୍ତିର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି , ସେଗୁଡିକ ହେଲା ଶାରୀରିକଶକ୍ତି ଓ ବିଭୀୟଶକ୍ତି , ଅବ୍ତଃକରଣ ଶକ୍ତି ବା ଧୈର୍ଯ୍ୟଶକ୍ତି ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମୀକ 

- (ସ) ସଭାବନ୍ତୟଥା ଶୁରାଃ କ୍ଷତ୍ରୀୟା ଲୋକରକ୍ଷକାଃ ଅନ୍ୟାୟାସକ୍ତି ସଂଭୂତାନ୍ ଧ୍ୱଂସୟେୟୁହି ବ୍ୟାପଦା ।
- (ବି) ବିଭଶକ୍ତାତୁ କର୍ଭବ୍ୟ ଉଚିତାଭାବ ପୂର୍ତୟଃ ନ ତୁ ଶକ୍ତ୍ୟା ନ ଯା କାର୍ଯ୍ୟ ଦର୍ପୋଦ୍ଧତ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନମ୍ ।
- (ତୁଃ) ତୁଷାରାଣାଂ ପ୍ରପାତେପି ପ୍ରୟତ୍ନୋ ଧର୍ମ ଆତ୍ମନଃ ମହିମା ଚ ପ୍ରତିଷାଂଚ ପ୍ରୋକ୍ତୋଽୟାରଃ ଶ୍ରମସ୍ୟହି ।

ସତ୍ତାଧାରୀ ଶୂରବୀର ତଥା ସଂସାର ରକ୍ଷକ କ୍ଷତ୍ରିୟ, ଅନ୍ୟାୟ ଓ ଅଶକ୍ତିରୁ ଉପ୍ନ ହୋଇଥିବା ଆପଦକୁ ନଷ୍ଟକରେ । କ୍ଷତ୍ରୀୟତ୍ୱର ଏକ ଗୁଣ ଓ ଏହା କୌଣସି ଜାତି ଓ ବଂଶ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ନୁହେଁ । କ୍ଷତ୍ରୀୟତ୍ୱର ପ୍ରଧାନ ଲକ୍ଷଣ ହେଲା ଶୁରତା ଅର୍ଥାତ୍ ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ସାହସ, ନିର୍ଭୟତା, ପୁରୁଷାର୍ଥ, ଦୃଢତା ଓ ପରାକ୍ରମ ଇତ୍ୟାଦି । ଯାହା ପାଖରେ ଏହି ଲକ୍ଷଣ ବିଦ୍ୟମାନ ସେ ସେହି ଅନୁସାରେ କ୍ଷତ୍ରୀୟ । ଶକ୍ତି ବା ସତ୍ତା, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ କୃପାରୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଏକ ଗୁଣ ।ଶକ୍ତି କହିଲେ କେବଳ ଶାରୀରିକ ବଳ ନୁହେଁ ଏହା ଜ୍ଞାନବଳ, ମାନସୀକବଳ, ବୌଦ୍ଧିକ ବଳ, ତପବଳ ଇତ୍ୟାଦିକୁ ମଧ୍ୟ ବୁଝାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଏହି ଶବ୍ଦ ପ୍ରେରଣା ଦିଏ ଯେ ମନୁଷ୍ୟ କ୍ଷତ୍ରୀୟତ୍ୱର ବା ଶକ୍ତିର ତଥା ବଳର ଅଧିକାରି ହେଉ ଓ ଏହି ଶକ୍ତି ତଥା ବଳ ର ସଦୁପଯୋଗ କରୁ । ତା ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ ବଳ, ଶାରୀରିକବଳ, ବୁଦ୍ଧିବଳ ଓ ତପବଳ ଇତ୍ୟାଦିରେ ବଳୀୟାନ ଜଣେ ମନୁଷ୍ୟ ତାର ଶାରୀରିକ ପ୍ରତିଭା, ତେଜ, ସାମଥ୍ୟ , ଶୌର୍ଯ୍ୟ, ପୁରୁଷାର୍ଥ ଓ ସଭା ପ୍ରଭୃତି ବଳ ପ୍ରୟୋଗ କରି ନିର୍ବଳକୁ ରକ୍ଷାକରୁ,

------ସମାନଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ କରୁ ତଥା ନିଜର ଜୀବନ ମୋହ ତ୍ୟାଗକରି ଅନ୍ୟାୟ ଓ ଅନାଚାର ବିରଦ୍ଧରେ ସଂଘର୍ଷ କରି ତାର ବିନାଶ କର ।

ଜୀବନର ଅନ୍ୟନାମ ସଂଗ୍ରାମ । ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟକୂ ଅପରିମିତ ବିରୋଧି ତତ୍ତ୍ୱଙ୍କ ସହିତ ପ୍ରତି ମୂହୁର୍ତ୍ତରେ ସଂଗ୍ରାମ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ସଂସାର ଏପରି ଏକ ସ୍ଥଳ ଯେଉଁଠି ନିର୍ବଳ ଉପରେ ସବଳର ଆକ୍ରମଣ, ସଂସାରୀକ ସମୟ କଠିନତା ବା ବିପରିତ ପରିସ୍ଥିତିର ସକ୍ଷୂଖୀନ ହେବା, ନିର୍ବଳ ଶରୀର ଉପରେ ଯାବତୀୟ ରୋଗ,ଶୋକ,ମାନସିକ ଯନ୍ତ୍ରଣାର ପ୍ରାଦୂର୍ଭାବ ଆସିଯିବା,ଆର୍ଥୀକ ବଳଶାଳୀ ମନୁଷ୍ୟର ନିର୍ଦ୍ଧନ ଉପରେ ଅତ୍ୟାତାର ଇତ୍ୟାଦି ସଂଗ୍ରାମ ପ୍ରାୟ ଅହରହ ତାଲୁ ରହିଛି । ଏଥିରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବାପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ ଓ ସଦୁପଯୋଗ କରିବାକୁ ହେବ ଯାହା ଫଳରେ ସେ ନିଜକୁ ତଥା ନିର୍ବଳକୁ ରକ୍ଷା କରିବାପାଇଁ ସଂଘର୍ଷ କରିପାରିବ । ଅନେକ ଅଛନ୍ତି ଯେ ସର୍ବଦା ନିଜକୁ ନିର୍ବଳ ଓ ସାମଧ୍ୟହୀନ ବୋଲି ମନେ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏପରି ଏକ ଶକ୍ତି ନିର୍ଝର ଅଛି ଯାହାକୁ ଯେ କୌଣସି ସମୟରେ ସଂଗ୍ରହ କରି ଇଚ୍ଛାନୁସାରେ ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇ ପାରିବ ।

### ପ୍ରତ୍ୟେକମୟି ଚିତ୍ଶକ୍ତିକୀବ ଶକ୍ତିସ୍ୱରୁପିଶୀ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ ମଧ୍ୟରେ ଚୈତନ୍ୟଶକ୍ତିର ଏପରି ଏକ ନିର୍ଝର ବିଦ୍ୟମାନ ଅଛି, କେବଳ ତାକୁ ଇଚ୍ଛାନୁସାରେ ବା ଆବଶ୍ୟକ ସ୍ଥଳେ ସଂଗ୍ରହ କରାଯାଇ ପାରିବ କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ ହୋଇ ଓ ମନ୍ତ୍ର ଶକ୍ତିର ଆଶ୍ରୟ ନେଇ।

ଧନ ସଂଗହ ଶାରୀରିକ ଶକ୍ତିର ଆଉ ଏକ ଅଙ୍ଗ । ଧନ ସଂଗହ କେବଳ ଉଚିତ ଅଭାବ ପ୍ରଣପାଇଁ ହେବା ଉଚିତ । ଧନର ଆଧିକ୍ୟ ହେତୃ ଅଙ୍କାର କରିବା ଓ ତାର ଅସଦ୍ ବ୍ୟବହାର କରିବା କେବେ ବି ଉଚିତ ନୃହେଁ । ଧନ ସଂଗହର ଉଚିତ ଉପାୟ ହେଉଛି ଯେଉଁଥିରେ କେବଳ ଶାରୀରିକ ତଥା ମାନସିକ ଶ୍ମ ବିନିଯୋଗ ହୋଇଥିବ, ଅନ୍ୟର ଅଧିକାର ଅପହରଣ ହୋଇ ନ ଥିବ, ଚୋରୀ ଛଳ ପପଞ୍ଚ ଅନ୍ୟାୟ ବା ପ୍ରଭାବର ପ୍ରୟୋଗ ଜନିତ ହୋଇ ନ ଥିବ ଓ ସମାଜ ତଥା ଦେଶର ଅହିତ ସାଧନ ଜନିତ ହୋଇ ନ ଥିବ । ଏପରି ଭାବରେ ଉପାର୍ଜିତ ହୋଇଥିବା ଧନ ମନୁଷ୍ୟର ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନୁତି ସାଧନ କରିଥାଏ । ଯେପରି ଧନ ସଂଗହର ଔଚିତ୍ୟ ଉପରେ ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେବାପାଇଁ କହାଗଲା ସେପରି ତାର ବିନିଯୋଗ ଉପରେ ମଧ୍ୟ ଧ୍ୟାନ ଦେବା ଉଚିତ । ଶରୀର ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଆତ୍ରାର ବିକାଶ ପାଇଁ ତଥା ସାଂସାରୀକ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ପରଣ କରିବାପାଇଁ ଉପାର୍ଜିତ ଧନର ବିନିଯୋଗ ହେବା ଉଚିତ । ନିଜର ଧନବର୍ତ୍ତା ପଦର୍ଶନପାଇଁ ଅଥବା ନିଜର ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ଚରିତାର୍ଥ କରିବାପାଇଁ ଉପାର୍ଚ୍ଚିତ ଧନର ଅପବ୍ୟୟ କରିବା, ନିଜର ଅବନତି, ଅପ୍ତିଷା ଓ ଦୁର୍ଦ୍ଦଶାକୁ ନିମନ୍ତ୍ରଣ କରିବା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ଅନେକ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଶାରୀରିକ,ମାନସିକ ଓ ଆତ୍ରିକ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି ଧନ ସଂଗହରେ ଲାଗିଥାନ୍ତି କେବଳ ନିଜର ଧନବତ୍ତା ବୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ଓ ସାତପୁରୁଷ ପାଇଁ ସଞ୍ଚୟ ବୃଦ୍ଧି କରିବା ପାଇଁ । ସେମାନେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କର ଉତ୍ତରପୁରୁଷ ବିନାଶମରେ ଦୌଲତର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ, ଆଳସୀ ଅପବ୍ୟୟୀ ଓ ସମୟ କୁସଂୟାରର ଶୀକାର ହୋଇଯିବେ ବୋଲି । କାରଣ ସେମାନେ ବିନାଶ୍ୱମରେ ଉପାର୍ଜିତ ଧନର ମୂଲ୍ୟାଙ୍କନ କରିବାକୁ ସୁଖ ମଣନ୍ତି ନାହିଁ ।

ପକ୍ତରେ ପରମାତା ଜୀବଜଗତର ସମୟ ପାଣୀମାନଙ୍କ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଆଖିରେ ରଖି ସମୟ ପଦାର୍ଥ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ପରମାତା ସମଦର୍ଶୀ ହୋଇଥିବାରୁ, ସେ ସମୟଙ୍କ ସମାନ ଅଧିକାର ଦେଇଛନ୍ତି , ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁସାରେ ସୃଷ୍ଟ ପଦାର୍ଥମାନଙ୍କ ଉପଭୋଗ କରିବାର ସମାନ ଅଧିକାର ଓ ସୁବିଧା ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛନ୍ତି । ଯଦି ଜଣେ ନିଜର ଆବଶ୍ୟକତା ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ପଦାର୍ଥ ସଂଗହ କରେ ସେ ନିଜର ଆବଶ୍ୟକତା ତ ପୁରଣ କରିପାରେ ଏବଂ ବଳକା ପଦାର୍ଥ ଭବିଷ୍ୟତ ପାଇଁ ସଞ୍ଚୟ କରିଥାଏ । ବୃଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ସିଏ ଅଧିକ ପଦାର୍ଥ ସଂଗହ କରିପାରିଛି କେବଳ ଅନ୍ୟର ଅଧିକାରର କିଛି ଅଂଶ ଅପହରଣ କରି ବା ଅନ୍ୟ ଉପରେ ଅଯଥା ପଭାବ ପକାଇ । ଅନ୍ୟର ଅଧିକାରରେ ଥିବା ପଦାର୍ଥକ କୌଣସି ଉପାୟରେ ଲଟ୍ର ନ କଲେ ଜଣେ କେବେ ବି ଅପଯ୍ୟାପ୍ତ ଧନର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଜଣେ ଆବଶ୍ୟକତା ଠାରୁ ଅଧିକ ସଂଗହ କରିବା ଫଳରେ ଅନ୍ୟଜଣଙ୍କର ଅଭାବ ଅନାଟନ ବୃଦ୍ଧି ହେବ ନିଷ୍ଟୟ । ଯେପରି ଶକ୍ତି ବା ବଳର ଅପଚୟ ନ ହୋଇ ଅନ୍ୟ ଏକ ରୂପରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୁଏ , ସେହିପରି ଧନ ବା ପଦାର୍ଥ ଜଣକ ପାଖର ଯାଇ ଅନ୍ୟ ଜଣକ ପାଖରେ ଗଚ୍ଛିତ ହୋଇଯାଏ ଫଳରେ ଜଣେ ଅପଯ୍ୟାପ୍ତ ଧନର ଅଧିକାରୀ ତ ଆଉଜଣେ ଅଭାବ ଅନାଟନରେ ଅସନ୍ତୁଳୀତ ହେଉଥାଏ । ଅନ୍ୟର ଅଧିକାରକୁ ଲୁଟ ବା ଅପହରଣ କରିବା କେବଳ ଚୋରୀ, ଛଳ କପଟ ଓ ଅନ୍ୟାୟ ଉପାୟରେ ହିଁ ହୋଇଥାଏ । ଆଜିକାଲିର ପରିସ୍ଥିତି ଦେଖିଲେ ଜଣାଯାଏ,ଯେ ଅଧିକାଂଶ ମନୁଷ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ ଧନ ସଂଗହର ଔଚିତ୍ୟତାକୁ ଭୁଲି ଗଲେଣି । ଧନସଂଗ୍ରହ ଓ ସଞ୍ଚୟ କରିବାରେ ସେମାନେ ଅନ୍ଧ

ପ୍ରାୟ ହୋଇ ଗଲେଣି । ଧନ ସଞ୍ଚୟ , ତାର ରକ୍ଷଣା ବେକ୍ଷଣର ଦାୟିତ୍ୱ, ଚୋରୀ,ତଙ୍କରୀ ସମ୍ବନ୍ଧିୟ ଚିନ୍ତା ଓ ତତ୍ତଜନିତ ନିଦ୍ୱାହିନତା ଆଦି କାରଣରୁ -----ମନୁଷ୍ୟ ଯାବତୀୟ ଦୁଃଖ ଯନ୍ତ୍ରଣା ଭୋଗ କରିଥାଏ ।ଏହିସବୁ ମାନସିକ ବିକାର ଓ ବିପତ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ଧନ ସଞ୍ଚୟ ମନୋଭାବକୁ ପ୍ରତିରୋଧ କରି ପାରୁନାହିଁ କି ତା ଉପରେ କୌଣସି ପଭାବ ପକାଇ ପାରୁନାହିଁ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି . . . . . .

ଞ୍ଚେଙ୍ଗ ହିଂସାନୃତଂ ଦୟ କାମଃ କ୍ରୋଧଃ ସ୍ମୁୟୋ ମଦଃ ଭେଦୋଃ ବୈରମବିଶ୍ୱାସଃ ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧା ବ୍ୟସନାନି ଚ ଏତେ ପଞ୍ଚଦଶାନର୍ଥା ହ୍ୟର୍ଥାମୂଳା ମତା ନୃଣାମ୍ ତସ୍ମାଦନର୍ଥମର୍ଥାଖ୍ୟ ଶ୍ରେୟୋଃର୍ଥୀ ଦୂରତଞ୍ୟକେତ୍

ତା ଅର୍ଥ ଧନ ଜନିତ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଜୀବନରେ ପନ୍ଦର ପ୍ରକାର ଅନର୍ଥର ସକ୍ଷୁଖୀନ ହେବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ସେଗୁଡିକ ହେଲା ଚୋରୀ, ହିଂସା, ଦୟ, ମିଥ୍ୟା, କାମ, କ୍ରୋଧ, ଗର୍ବ, ମଦ,ଭେଦବୁଦ୍ଧି, ବୈରତ୍ପ, ଅବିଶ୍ୱାସ,ୟର୍ଦ୍ଧୀ,ଲମ୍ପଟତା,ଜୁଆ ଓ ଶରାବୀ ଇତ୍ୟାଦି । ତେଣୁ ଜଗତର କଲ୍ୟାଣକାରୀ ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିଜର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ପୁରଣପାଇଁ ଯେତିକି ଧନର ଆବଶ୍ୟକ ତା ଠାରୁ ଅଧିକ ଧନ ପାଖରୁ ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ ।

ମନୁଷ୍ୟ ଜାଣିପାରୁ ନାହିଁ ଯେ ତା ପାଖରେ ନିଜର ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ରୂପକ ଯେଉଁ ଅମୁଲ୍ୟ ସମ୍ପଦ ରହିଛି ତାହା ତ୍ରିଲୋକର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମ୍ପଦ ଅପେକ୍ଷା ଆହୁରି ମୁଲ୍ୟବାନ । ତେଣୁ ଆମର ପ୍ରକୃତ ଧନ ହେଉଛି ଆତ୍ମାର ଉନ୍ନତି । ତେଣୁ ଆତ୍ମାର ସଦ୍ଗତି ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟିତ ରହିବା ପ୍ରକୃତରେ ଧନସଂଗ୍ରହ ଓ ଆତ୍ମାର ପ୍ରେରଣାରେ କ୍ଟମ୍ବର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ଠିକ୍ ଭାବେ ବହନ କରିବା ପ୍ରକୃତରେ ଉପାର୍କିତ ଧନର ସଦୁପଯୋଗ । ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ପ୍ରାପ୍ତ ଧନର ରକ୍ଷଣା ବେକ୍ଷଣ ନକରି ପାର୍ଥିବ ଅପ୍ରାପ୍ତ ଧନ ପ୍ରତି ଅଯଥା ଚିନ୍ତିତ ହୋଇ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଉପାୟ ଅବଲୟନ କରୁଛି । ତେଣୁ ପ୍ରକୃତ ସମ୍ପଦ ହିଁ ଶରୀର ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଆତ୍ମା । ଏମାନଙ୍କର ବିକାଶ ପାଇଁ ତଥା ସଂସାରିକ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ପୂରଣ କରିବାପାଇଁ ଉପାର୍ଜିତ ଧନର ବିନିଯୋଗ କରିପାରିବାର ଶକ୍ତି ସଂଗହ କରିବା ଉଚିତ ।

ମନୁଷ୍ୟ ଆପଦଗ୍ରସ୍ଥ ହେଲେ ତାର ସମ୍ମୂଖିନ ହେବାକୁ ସତ୍ ପ୍ରଯତ୍ନ କରିବା, ଆତ୍ମାର ଧର୍ମ । ସତ୍ ପ୍ରଯତ୍ନର ମହିମା ଓ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଅପାର । ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନରେ ଆପଦ,ବିପଦ,ବିପରିତ ପରିସ୍ଥିତି, କଷ୍ଟ,ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖ ଏହିପରି ଅନେକ କଷ୍ଟଦାୟୀ ପରିସ୍ଥିତି ଆସିଥାଏ । ଯେପରି କାଳ ଓ ଦିନ, କାଳଚକ୍ରର ଦୁଇ ପହିଆ ସେହିପରି ସମ୍ପଦ ବିପଦ ଓ ସୁଖ ଦୁଃଖ ଜୀବନ ରଥର ଦୁଇ ଚକ । ଏହି ଦୁଇ ଚକ ନଥିଲେ ରଥ ଚାଲିବା ଅସୟବ । ଏହି ଦୁଇ ସ୍ଥିତିରେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଷ୍ଟହ ହୋଇ ଉଦାର ରହିବା ଉଚିତ । ଦୁଃଖରେ ଭାଙ୍ଗି ପଡିବା ବା ସୁଖରେ ଉତ୍ଫୁଲ୍ଲ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଆଶା ବୈତରଣୀ ନଦୀର ସ୍ରୋତ ସର୍ବଦା ବହି ଚାଲିଥାଏ । ଆଶାରେ କୁଠାରାଘାତ ହେଲେ , ମନରେ ନିରାଶା, ଭୟ, ଚିକ୍ତା ଓ କ୍ରୋଧ ସୃଷ୍ଟି କରୁଥିବା ସ୍ଥିତିରେ, ମୟିଷ୍କ ସନ୍ତୁଳିତ ରଖିବା ଉଚିତ । ଧୈୟ୍ୟରେ ସ୍ଥିର ରହି ବୁଦ୍ଧିମତା ଓ ଶାନ୍ତିରେ ପରିସ୍ଥିତିର ସମ୍ମୂଖୀନ ହେବାପାଇଁ ଯତ୍ନବାନ ହେବା ଉଚିତ । ଏହା ହିଁ *ଧୈୟ୍ୟଶକ୍ତି* । ଜୀବନରେ ଅନେକ ଆପଦ ବିପଦ ଆସେ ଓ ଏହା ଆମର ବିବେକ ଓ ପୁରୁଷାର୍ଥ ପାଇଁ ଏକପ୍ରକାର ପରୀକ୍ଷା । ଯିଏ ଏ ପରୀକ୍ଷାରେ ଉତ୍ପୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ ତାହାର ଗଳାରେ କୀର୍ଭି ଓ ପ୍ରତିଷ୍ଠାର କୟମାଳା ଲୟିଥାଏ । ସେ, ସକଳ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଶାନ୍ତ ରହେ ଜୀବନ ରଙ୍ଗମଞ୍ଚରେ ସବୁପ୍ରକାର ସୁଦ୍ଦର

ଅଭିନୟ କରିପାରେ, ତାର ବୁଦ୍ଧି ସ୍ଥିର ଥିବାର ମନେ କରାଯାଏ । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟର କରିବ୍ୟ ହେଉଛି ଯେ ସେ ଭୂତକାଳରୁ ଅଭିଜ୍ଞତା,ବର୍ତ୍ତମାନ କାଳରୁ ସଜାଗତା ଶୀକ୍ଷାକରି , ଭବିଷ୍ୟତ କାଳ ପ୍ରତି ନିର୍ଭୟ ରହୁ । ସକଳ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଜୀବନର ସକଳ ଆପଦ ବିପଦକୁ ମନୁଷ୍ୟର ଏକ ଗୁରୁ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବନାହିଁ । କାରଣ ଏହା ସମୟଚକ୍ରରେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଅନେକ ଅନୁଭବ, ଗୁଣ ଓ ସହନଶକ୍ତିର ପରିଭାଷା ଶିଖାଇଥାଏ । ରାତ୍ରୀପରେ ଦିନ ଆସିଲାପରି ଆପଦବିପଦ କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ ,କେତେବେଳେ ଅପସରି ଯିବ ଜଣାପତିବ ନାହିଁ ।

ପୁନଃ ଜୀବନରେ ସର୍ବଦା ସମ୍ପଦ ଅନୁକୁଳତା ରହିବା ଅନୁଚିତ, କାରଣ ଏହାଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଧିରେ ଧିରେ ଅଳସୁଆ ଓ ଅକର୍ମଣ୍ୟ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଜୀବନର ଉନ୍ନତି ଓ ମହତାକାଂକ୍ଷାମାର୍ଗ ବନ୍ଦ ହୋଇଯିବ । ଯେପରି ରାତ୍ରୀର ଅନ୍ଧକାର ନଥିଲେ ଦିନର ଉଜ୍ସଳତା ଅନୁଭୂତି ମଧ୍ୟକୁ ଆସିପାରେ ନାହିଁ ସେହିପରି ସମ୍ପଦ ଅନୁକୁଳତାର ମଧୁରତା ସେତିକିବେଳେ ଅନୁଭବ ହୁଏ ଯେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ ସେ ସମ୍ପଦ ପ୍ରତିକୁଳତାର କଟୁତା ଆସ୍ୱାଦ କରି ସାରିଥାଏ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ମନ୍ତର ସବିତୁଃ ଶବ୍ଦ, ଜୀବନର ଆପଦ,ବିପଦ,ବିପରୀତ ପରିସ୍ଥିତି,କଷ୍ଟ,ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖ ଏହିପରି ସକଳ କଷ୍ଟଦାୟୀ ପରିସ୍ଥିତିକୁ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ଦାନ ମନେକରି ଧୈୟ୍ୟଶକ୍ତିର ସଦୁପଯୋଗ କରି ତାହାର ସମ୍ମୁଖୀନ ହେବା ଉଚିତ ।

ଏହିପରି ଭାବରେ ଶରୀର, ଅନ୍ତଃକରଣ ଓ ଆଧାତ୍ମୀକତା ଆଦି ଶକ୍ତିତ୍ରୟ ସବିତା ରୂପକ ଶକ୍ତିକୁ ମାତାଙ୍କ ଶକ୍ତି ନିର୍ଝରରୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ଜଗତ କଲ୍ୟାଣାର୍ଥେ ବିନିଯୋଗ କରିବାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ସବିତା ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉପଯୁକ୍ତ । ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସବିତା ରୂପକ ଶକ୍ତି ନିର୍ଝରରୁ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଓ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣାର୍ଥେ ସତ୍ ବିନିଯୋଗ କରିବା ହିଁ ଏହି ସବିତା ଶବ୍ଦ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନ କରୁଛି । ଏହାକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ଉଚିତ ଓ ସେଥିପାଇଁ ଜୀବନ ଧାରଣ ପଦ୍ଧତି ତଦନସାରେ ସଗମ କରିବା ଉଚିତ ।

ବରେଶ୍ୟଂ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ତ୍ରିଅକ୍ଷର ବିଶିଷ୍ଟ ଦ୍ୱିତୀୟ ଶବ୍ଦ ଶ୍ରେଷତାର ପରିଚାୟକ । ଯେଉଁ ବ୍ରହ୍ମ ରୂପି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ତ୍ରିଲୋକ ତଥା ସକଳ ଚରାଚରା ବ୍ୟାପ୍ତ , ସକଳ ଶକ୍ତିର ନିର୍ଝର, ସକଳ ଜ୍ଞାନର ଭଣ୍ଡାର ଓ ସମଗ୍ର ଜଗତର ସୃଜନ ପାଳନ ଓ ସଂହାର କର୍ଭା ସେ ଅବଶ୍ୟ ହିଁ ଶ୍ରେଷ । ସେହି ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଶକ୍ତି ନିର୍ଝର, ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଜ୍ଞାନ ଭଣ୍ଡାର ଓ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଶୌର୍ଯ୍ୟ ତେଜପୂଞ୍ଜ, ଗାୟତ୍ରୀମାତା ହିଁ ବନ୍ଦ୍ୟ,ବରେଣ୍ୟ, ପ୍ରାର୍ଥନୀୟ ଓ ନିବେଦନ ସମର୍ପଣ କରିବାର ଶ୍ରେଷ ଦେବୀ । ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ବ୍ୟବହୃତ ବରେଣ୍ୟଂ ଶବ୍ଦ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶ୍ରେଷତାର ପ୍ରତିପାଦନ କରିବା ଅନୁରୂପ,ଗାୟତ୍ରୀ ଯୁଗ ନିର୍ମାଣ ଅନୁଷ୍ଠାନ , ନିମ୍ନ ଲିଖୀତ ଶ୍ଳୋକ ଉଦ୍ଧାର କରି ମନୁଷ୍ୟ-ନିର୍ମାତାର ପ୍ରତୀକ ନାରୀକୁ ବରେଣ୍ୟ ସ୍ଥାନରେ ଅବସ୍ଥାପିତ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ବରେଣ୍ୟ ଶବ୍ଦ ନାରୀର ମହାନତା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେବା ସହିତ ନାରୀକୁ ଗୃହଲକ୍ଷ୍ମୀ ରୂପେ ପ୍ରତିଷାକରି ପ୍ରକୃତି ଅନୁକୁଳ ଜୀବନ ବିତାଇବା ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ପେରଣା ଦେଉଛି ।

(ବ) ବଦ ନାରୀଂ ବିନା କୋଽନ୍ୟୋ ନିର୍ମାତା ମନୁ ସନ୍ତତେ ମହତ୍ୱଂ ରଚନା ଶକ୍ତେଃ ସ୍ୱସ୍ୟାଃ ନାଯ୍ୟାହିଜ୍ଞାୟତାଂ । ଅର୍ଥାତ୍ର ନାରୀ ବିନା ମନୃଷ୍ୟ ରଚନା କରିବା ପାଇଁ ମନୃନ୍ତରରେ ଆଉ କେହି ନାହିଁ ତେଣୁ ନାରୀ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟର ନିର୍ମାତା । ତେଣୁ ନାରୀ ନିଜ ଶକ୍ତିର ମହତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରବାଦ ଅଛି 'ମାତା ପିତାଙ୍କ ସୁକୃତରୁ ପୃତ୍ ହୁଏ ସୁଖି' । ତା ଅର୍ଥ ସଂଯମୀ ମାତା ପିତା ସ୍ୱସମୟରେ ମିଳିତ ହୋଇ ଗୋଚିଏ ଉତ୍ତମ ଜୀବସତ୍ତାକୁ ମାତା ଗର୍ଭରେ ଧାରଣ କରନ୍ତି ଓ ଜନ୍ମ ଦିଅନ୍ତି । ନଅ ମାସ ଦଶ ଦିନ ଗର୍ଭରେ ଧାରଣ କରି ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ଦେଇଦେଲେ ମାତାର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ର ଶେଷ ହୋଇ ଯାଏ ନାହି । ପକ୍ତରେ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଜଣେ ସଂଯମୀ ନାରୀର ବିଭିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରେ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ଆରୟ ହୁଏ ତାର ବୈବାହୀକ ବନ୍ଧନରେ ଆବଦ୍ଧ ହେବା ଦିନଠାରୁ । ପଥମେ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରତି , ତାପରେ ସନ୍ତାନ ପ୍ରତି, ତା ସହିତ ପରିବାର ପ୍ରତି ଓ ଶେଷରେ ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ତାର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ର ରହିଛି । ଏହି ସବୁ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ସମ୍ପାଦନ ପାଇଁ ସେ ଜୀବନରେ ସକଳ ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରିଥାଏ । ପ୍ଥମରୁ ସୁସନ୍ତାନ ଲାଭପାଇଁ ସଂଯମ ରକ୍ଷାକରି ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟର ପତୀକ୍ଷା କରେ । ଯେହେତ ସନ୍ତାନର ରକ୍ତ ମାଂସ ସମୟ ଅବୟବ ଗଣ ସ୍ୱଭାବ,ସଂୟାର,ଆଧ୍ୟାତ୍ରୀକତା ଓ ବିଚାରଧାରା, ନାରୀର ସ୍ୱସ୍ଥତା ପ୍ରତିଭା, ଗୁଣ, ସ୍ୱଭାବ, ସଂସ୍କାର, ଅନୁଭୂତି ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ପରିବେଶ ଇତ୍ୟାଦିରୁ ସଞ୍ଚାରଲାଭ କରିଥାଏ, ତେଣୁ ଯେତେ ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ତଥା ଦୁଃଖ ଆସିଲେ ବି ସନ୍ତାନକାମୀ ନାରୀ ନିଜେ ଉପରୋକ୍ତ ପରିବେଶ ସୃଷ୍ଟି କରିବାକୁ ପଛାଇ ନ ଥାଏ । ନାରୀ ଯଦି ଅସ୍ୱସ୍ଥ, ଅବିକସିତ, ଅଶୀକ୍ଷିତ, କୃସଂୟାରୀ ଓ ସଂକୃଚିତ ପରିବେଶରେ ବର୍ଦ୍ଧିତ ହୋଇଥିବ ତେବେ ସନ୍ତାନ ମଧ୍ୟ ତଦନୁରୂପ ହେବ । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟଜାତି ଉନୃତ ହେବାକୁ ହେଲେ ପଥମେ ନାରୀକୁ ସାମାଜିକ,ମାନସୀକ,ବୌଦ୍ଧିକ,ଶାରୀରିକ

ତଥା ଆର୍ଥୀକ ୟରରେ ସବୁ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସୁବିକସିତ କରିବାକୁ ହେବ; ତେବେ

ମାତ୍ର ଅଧୁନା ସାମାଜିକ ବ୍ୟୁତ୍ପତି ଅତ୍ୟନ୍ତ କଠୋର ହୋଇ ପଡିଛି । ଯେଉଁଠି ଯେଉଁ ପରିବାରରେ ଏକ ସଂସ୍କାରୀ ତଥା ସୁବିକସିତ ନାରୀର ଆବିର୍ଭାବ ହେଉଛି ସେଠି ପରିବାର ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସରେ ଉଦ୍ୱୃଦ୍ଧ ହୋଇ ଯାଉଛି ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଜଣେ ସଂସ୍କାରୀ ତଥା ସୁବିକସିତ ନାରୀର ଅଭାବରେ, ପରିବାର କଳହ ଝଗଡାରେ ଅଶାନ୍ତ ରହି ଅବିଶ୍ୱାସୀତାରେ ଅତୀଷ୍ଠ ହୋଇ ପଡୁଛି । ସାଧାରଣତଃ ପରିବାର ମଧ୍ୟରେ ସଂସ୍କାର ଓ କୁସଂସ୍କାର ଭିଭିରେ ସୀ-ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟରେ ମତପାର୍ଥକ୍ୟ ଗଢିଉଠୁଛି ଓ ପରିଣାମରେ ତାହା ଭୟଙ୍କର ରୂପ ନେଉଛି । ଏହା ସତ୍ୟ ଯେ ନାରୀ ଓ ପୁରୁଷ ପରୟ୍କରର ପରିପୂରକ । ଅତଃ ନାରୀ ଓ ପୁରୁଷ

ଳଦିଇନ୍ତି

ଦ୍ୱୟଙ୍କ ବିଚାରଧାରାରେ ସମାନତା ଆସିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେହେତ୍ର ନାରୀ ବିବାହ ପରେ ସ୍ୱାମୀଗୂହରେ ରହେ ତେଣୁ ସେ ପତିଗୂହର ପରମ୍ପରା,ସଂସ୍କାର, ମାନ୍ୟତା ଅନୁରୂପ ନିଜକୁ ଗଠନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯଦି ନାରୀ ଉପଯୁକ୍ତ ଶୀକ୍ଷା ଓ ସଂୟାରରେ ଉଦ୍ୱଦ୍ଧ ଥାଏ ତେବେ ଭଲ ମନ୍ଦ ବିଚାର କରି ଉପଯୁକ୍ତ ବୁଝାମଣାରେ କିଛି ବି ପାରିବାରୀକ ପରମ୍ପରାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିପାରେ ଯେପରି ତାର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ସାମାଜିକ,ମାନସିକ, ବୌଦ୍ଧିକ ଓ ଶାରୀରିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବଳୀୟାନ ହୋଇପାରିବ । ତେଣୁ ନାରୀ ଯେଉଁ ସଂସ୍କାର ନେଇ ଆସିଥାଉ ନା କାହିଁକି ତାକୁ ଏହିପରି ଭାବରେ ନିଜର ସୁସ୍ଥ ପରିବେଶ ସୃଷ୍ଟିକରି ନିଜର ସୃଭାବ, ଚରିତ୍ର, ଗୁଣ ଓ ନିଜର ପାରିବାରୀକ ସହାବସ୍ଥାନ, ପରିବାରର ଅନ୍ୟ ସଦସ୍ୟ ମାନଙ୍କ ସହିତ ପରସ୍କର ବଝାମଣାର ଭିତ୍ତି ତିଆରି କରିବା ଉଚିତ । ଏସବ କରିବାପାଇଁ ନାରୀକ ସ୍ନାଧୀନତା ମିଳିବା ଉଚିତ । ମାତ୍ ଯେଣେ ତେଶେ ବୁଲିବା, ମନକୁ ଯାହା ଆସିଲା କରିବା, ନିଜ କୌଳୀକ ପରମ୍ପରାକୁ ଭୁଲି ଭଲମନ୍ଦ ବିଚାର ନ କରି ଅନ୍ୟକୃ ଅନକରଣ କରିବା,ସାମୀ ସହିତ ବଝାମଣା ନକରି ଯାହା ମନକ ଆସିଲା କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ନାରୀ ସ୍ୱାଧୀନତା କୁହା ଯାଇ ନ ପାରେ; କାରଣ ଏସବୁ କର୍ମ ନିଜର ଉତ୍ତରାଧିକରୀ ଉପରେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ କୁପ୍ରଭାବ ପକାଇବ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ

ନାହିଁ ପାର୍ଥ ମୋହପାଇଁ କରଣୀୟ ତିନିଲୋକରେ କିଞ୍ଚିତ ଅପ୍ରାପ୍ତ ଅଥବା ପ୍ରାପ୍ୟ ନାହିଁକିଛି ତଥାପି କର୍ମେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ।୩-୨୨ ଯଦି ମୁଁ ନ ହେବି ଯୁକ୍ତ ଇହଲୋକେ କର୍ମେ ହୋଇ ଅନାସକ୍ତ ମୋ ପନ୍ଥା ଅନସରଣେ ଲୋକମାନେ ହେ ପାର୍ଥ ହେବେ ପ୍ରବୃତ୍ତ । ୩-୨୩ .....

ଏହାର ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ ,ଭଗବାନଙ୍କର କୌଣସି ଦ୍ରବ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ୟ ନୁହିଁ କି ଅପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ କିଛି ନାହିଁ , ତେଣୁ ସେ ଯଦି ତାଙ୍କର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ ନକରନ୍ତି ତେବେ ଜୀବଗଣ ତାଙ୍କୁ ଅନୁକରଣ କରି କିଛି କର୍ମ କରିବେ ନାହିଁ ଓ ଶେଷରେ ଜଗତ ସ୍ଥାଣୁ ପାଲଟିଯିବ । ଅତଃ ନାରୀ ବୁଝିବା ଉଚିତ ଯେ ସେ ଯାହା ବି କରିବ ତାର ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ସନ୍ତାନ ତାହା ହିଁ ଅନୁକରଣ କରିବ । ତେଣୁ ତାକୁ ମହାନତାର ଉପର ସୀମାରେ ରହିବାକୁ ହେବ । ଏହା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ବରେଣ୍ୟ ଶବ୍ଦର ପ୍ରେଶା ।

(ରେ) ରେ ରେବ ନିର୍ମଳା ନାରୀ ପୂଜନୀୟା ସତ୍ତା ସଦା ୟତୋ ହି ସୈବ ଲୋକୋଽସ୍ମିନ୍ ସାକ୍ଷାଲୁକ୍ଷ୍ମୀ ମତା ବୃଦ୍ଧିଃ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ନାରୀ ସଦିବ ନଦୀ ପରି ନିର୍ମଳ ଓ ସେ ପୂଜନୀୟ କାରଣ ତାକୁ ପଞ୍ଚିତମାନେ ଗୃହଲକ୍ଷ୍ମୀ ରୂପେ ଗଣନା କରନ୍ତି । ଭଗବାନ ନାରୀକୁ ସାଧାରଣତଃ ନିର୍ମଳ ହୃଦୟ ଦେଇଥାନ୍ତି ମାତ୍ର କୁସଂୟାର ତଥା ଦୃଷ୍ଟ ସଙ୍ଗ ପ୍ରଭାବରୁ ତାର ମନ ଓ ବୃଦ୍ଧିରେ ବିକାର ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ଯଦି ଏ ପ୍ରକାର ପରିସ୍ଥିତି ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇ ପାରିବ ତେବେ ନାରୀ ପୁଣି ନିର୍ମଳ ହୃଦୟା ହୋଇ ପାରିବ ।

ନାରୀ ଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କ ଅବତାର ବୋଲି କହନ୍ତି । ମନୁସ୍କୃତିରେ ଅଛି ଯେଉଁ ଗୃହରେ ନାରୀର ସମ୍ମାନ ଅକ୍ଷୂର୍ଣ୍ଣ ଅଛି ସେଠାରେ ସର୍ବ ଦେବା ଦେବୀ ରହିଥାନ୍ତି ତା ଅର୍ଥ ସେ ଗୃହରେ ସକଳ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ନାରୀର ଆଦର ଓ ଯତ୍ମନେବା ,ତାକୁ ସ୍ୱାବଲୟୀ ଓ ସୁଶିକ୍ଷିତ କରିବା, ତାକୁ ସର୍ବଦା ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରଖିବା ପୁରୁଷର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ । ବାଲ୍ୟାବସ୍ଥା ପରେ, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ମାର୍ଗରେ ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ଆଉ ଏକ ଅବସ୍ଥା ଅଛି ତାହା ଗୃହସ୍ଥ ଆବସ୍ଥା । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ନାରୀ ଓ

ପରଷ ବୈବାହୀକ ବନ୍ଧନରେ ଆବଦ୍ଧହୋଇ , ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ଭଣ୍ଡାରରୁ ସଂଗ୍ରହ କରିଥିବା ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଶକ୍ତି ବଳରେ , ସଂସାରର ଯାବତୀୟ ସୁଖ ଦୁଃଖ, ଆପଦ ବିପଦ, ଅନୁକୁଳ ବା ପ୍ତିକୁଳ ପରିବେଶ,ଶ୍ରଦ୍ଧା,ପ୍ରେମ,ଆନନ୍ଦ ନିରାନନ୍ଦ, ରୋଗ ଶୋକ ଭୟ ଭାନ୍ତି ପରିସ୍ଥିତିର ସଳ୍ପଖିନ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏ ସବୁଥିରେ ଶଦ୍ଧାର ସହିତ ସହଯୋଗ ଦେଇଥାଏ ପତ୍ରୀ ବା ଗୃହଲକ୍ଷ୍ମୀ । ପତ୍ରୀକୁ ସାଧାରଣତଃ ଅର୍ଦ୍ଧାଙ୍ଗିନୀ ଓ ଧର୍ମପତ୍ରୀ କହନ୍ତି । ଏହା ଧର୍ମ ପ୍ରତିପାଳନ ଓ ଆତ୍ରିକ ଭାବ ବୋଧକ । ପତ୍ରୀ ଏହି ଦଇ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସହାୟକ ହୁଏ ବୋଲି ସେ ପୁରୁଷର ଅଭିନୁ ଅଙ୍ଗ ଅଟେ । ଏହାଦାରା ପତି ପତ୍ରୀ ଉଭୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିଷ୍କପଟ ଓ ଅନାବିଳ ପ୍ରେମଭାବ ସୃତଃ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ପ୍ରେମ ଭାବରେ ପୃଷ୍ଟ ହୋଇ ଉଭୟେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମରେ ନିମଜିତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ତେଣୁ ନାରୀ ବା ପତ୍ରୀ ସ୍ନାବଲୟୀ,ସୁଶୀକ୍ଷିତା ,ଦୟା, କ୍ଷମା, ପେମ ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ଧା, ସହନଶୀଳା, ଭଲମନ୍ଦ ବିଚାର ଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ତା,ସେବା ପରାୟଣା, ଗୁରୁଜନ ଭକ୍ତି ତଥା ଇଶ୍ପର ବିସ୍ତାସୀ,ନିଷ୍ମପଟ ଓ ସରଳ ହୃଦୟା, ବିଶ୍ୱାସତା ଓ ପରାମର୍ଶ ପରାୟଣା ହୋଇ ସ୍ୱାମୀର ପରିପୁରକ ହେବାର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ସମ୍ପନ୍ନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ହେଉଛି ଗୃହଲକ୍ଷ୍ମୀର ପ୍ରତିଷା । ନାରୀ ଏଥିପାଇଁ ସବୁଠାରେ ବରେଣ୍ୟ । ଗାୟତ଼୍ୀ ମନ୍ତ୍ର ବରେଣ୍ୟ ଶବ୍ଦ ଏହା ହିଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉଛି ।

> ଏହି ଶବ୍ଦର ଆଉ ଏକ ପରିଚୟ ହେଲା ପ୍ରକୃତିକୁ ଅନୁକରଣ କରିବା । (ଶଙ୍କ) ନ୍ୟସ୍ୟନ୍ତେ ଯେ ନରାଃ ପାଦାନ ପ୍ରକୃତ୍ୟାଜ୍ଞାନୁସାରତଃ ସ୍ୱସ୍ଥାଃ ସନ୍ତୁୟୁ ତେ ନୂନଂ ରୋଗମୁକ୍ତାଃ ଭବନ୍ତିହି ।

ଅର୍ଥାତ୍ ଯେଉଁ ନର ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ଅନୁସାରେ ନିଜର ଆହାର ବିହାର କରେ ସେ ସର୍ବଦା ରୋଗମୁକ୍ତ ରହେ ଓ ସୁସୁ ଜୀବନ ଯାପନ କରେ । ଶରୀର ସୁସୁ

ଯେଉଁ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ମନୁଷ୍ୟ ସଂସାର ତଥା ଭୂପୃଷ୍ଠକୁ ଆସିପାରିଛି ତାହା ଏହି ସଂସାରର ପ୍ରାକୃତିକ ସମ୍ପଦ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରାକୃତିକ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ସେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଉପରେ ପଡିଥାଏ ଯେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ଅନୁସାରେ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରେ ।

ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଥମ ଉପାଦାନ ହେଉଛି ମାଟି ବା କ୍ଷିତି । ମାଟି ହିଁ ଅନେକ ଚର୍ମରୋଗ ଓ ଶରୀରର ବିଷାକ୍ତ ଦୂର କରିଥାଏ ବୋଲି ପୂର୍ବ ପୁରୁଷଙ୍କ ମତ । ସେମାନେ ତାଙ୍କର ଅଶୁଦ୍ଧ ହାତ ସଫା କରିବାପାଇଁ ମାଟି ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ । କେହି କହିପାରନ୍ତି ଯେ ଯେତେବେଳେ ମାଟି ସଫା କରିବାକୁ ବ୍ୟବହାର କରୁଥିଲେ ସେତେବେଳେ ସଫା କରିବା ପାଇଁ ରାସାୟନୀକ ଗୁଣମାନର ପଦାର୍ଥ ଅଭାବଥିଲା । ମାତ୍ର ବିଚାର କରିବା ଦରକାର ଯେ ମାଟି ପାତ୍ରରେ ତିଆରି ଖାଦ୍ୟ ସକଳ ଖାଦ୍ୟଗୁଣ ରଖି ପାରୁଥିଲା । ମାଟିରେ ତିଆରି ଘର ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ରାସାୟନୀକ ବିକୀରଣରୁ ରକ୍ଷା କରିଥାଏ । ସେହିପରି ଅଗୁଁ ତେଜ ଦ୍ୱାରା ସକଳ ଜୀବ ତଥା

ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ଅନ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱର ଆବଶ୍ୟକତା ଅପେକ୍ଷା ଜଳ ବା ଅପ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ଆବଶ୍ୟକତା ଅଧିକ । ଏହା ଶରୀରରେ କମ୍ ହୋଇଗଲେ ଦେହ ଅବଶ ହୁଏ, ନାଡୀ ଅଚଳ ହେବାକୁ ଲାଗେ ଯାହାକୁ ଇଂରାଜୀରେ ଡିହାଇଡ୍ରେସନ ହୋଇଗଲା ବୋଲି କହନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଜଳ ତତ୍ତ୍ୱ ଜୀବ ଜଗତପାଇଁ ସର୍ବାଦୌ ଆବଶ୍ୟକ । ଜଳ ସ୍ନାନ ଶରୀର ପକ୍ଷେ ହିତକର ଓ ଏହାଦ୍ୱାରା ଅନେକ ଚର୍ମଗତ ରୋଗର ବିନାଶ ହୋଇଥାଏ ।

ମାଟି,ତେଜ ଓ ଜଳ ତଉୁ ମନୁଷ୍ୟର ଅତ୍ୟାବଶୟକ ହୋଇଥିଲେ ବିତାର ଅଭାବରେ ଜୀବ କିଛି ସମୟ ରହିପାରେ ମାତ୍ର ବାୟୂ ତତ୍ତ୍ୱର ଅଭାବରେ ମନୁଷ୍ୟ ଦଣ୍ଡେ ମାତ୍ର ରହି ପାରିବ ନାହିଁ । ଏହିପରି ବିଚାର କଲେ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ତଆରି ଶରୀର ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରୁ ହିଁ ତାର ପୁଷ୍ଟିତା , ସ୍ୱସ୍ଥତା,ନିରୋଗତା ପାଇଥାଏ । ଏହି ସବୁ କାରଣରୁ ପ୍ରକୃତି ଅନୁସରଣରେ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବା ଉଚିତ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ତ୍ରିଲୋକ ତଥା ସକଳ ଚରାଚରା ବ୍ୟାପ୍ତ , ସକଳ ଶକ୍ତିର ନିର୍ଝର, ସକଳ ଜ୍ଞାନର ଭଣ୍ଡାର ଓ ସମଗ୍ର ଜଗତର ସୃଜନ ପାଳନ ଓ ସଂହାର କର୍ଭା ସେ ଅବଶ୍ୟ ହିଁ ଶ୍ରେଷ ଓ ଆମମାନଙ୍କର ବରେଣ୍ୟ , ସେପରି ନାରୀ ସକଳ ------ପରିଷରା ଧୌପ୍ୟଣୀରା ସେପ ଷଠା ଉପା ପରାସୀରା ରତ୍ୟାରି ପରର ଶରି

ସହିଷ୍ଟୁତା, ଧୈର୍ଯ୍ୟଶୀଳା,ପ୍ରେମ କ୍ଷମା,ଦୟା ,ସହାୟୀକା ଇତ୍ୟାଦି ସକଳ ଶକ୍ତିର ଉସ , ଗୃହଲକ୍ଷ୍ମୀ ରୂପେ ପାଳନ ପୋଷଣ କର୍ତ୍ତୀ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ଅନୁଗତ ଜୀବନ ଯାପନ କରି ପରିବାରର ତଥା ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ କାମନା କରୁଥିବାରୁ , ତଦନୁରୂପ ସେ ମଧ୍ୟ ପୂଜନୀୟା ଓ ବରେଶୀୟା । ଏହା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ବରେଣ୍ୟ ଶବ୍ଦର ଜୀବଜଗତ ପ୍ରତି ପ୍ରେରଣା ।

ଭର୍ଗୋ ସେହି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କର ଅଲୌକୀକ ଆଲୋକଧାରା ଯାହା ଜୀବର ସକଳ ଦୁଃଖ ଓ ପାପର ବିନାଶକ । ଏହି ଶବ୍ଦ ପୁରଣ୍ଟରଣରେ ଜୀବ ଭିତରେ ଏପରି ଏକ ପ୍ରକାଶ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଯାହା ଜୀବକୁ ମାନସିକ ସନ୍ତୁଳନତା , ସହିଷ୍ଟୁତା ଓ ସହଯୋଗୀତା ଆଦି ସଦ୍ଗୁଣର ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାଏ । ଏହି ସବୁ ଗୁଣର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଗଲେ ଜୀବକୁ ସକଳ ଦୁଃଖ ଓ ପାପ ତାପ ବ୍ୟଥିତ କରିପାରେ ନାହି ।

#### ଶାସ କହେ :

- (ଭ) ଭବୋଦ୍ବିଗ୍ନମନା ଚୈବ ହୃଦୁଦ୍ବେଙ ପରିତ୍ୟଜ କୁରୁ ସର୍ବସ୍ୱାବସ୍ଥାଷ୍ମ ଶାଙ୍ଗ ସନ୍ତୁଳିଙ ମନଃ ।
- (ର୍ଗୋ) ଗୋପ୍ୟା ସ୍ୱୟଂ ମନୋବୃତ୍ତୀଃ ନାସହିଷ୍ଟୁର୍ନରୋ ଭବେତ୍ ସ୍ଥିତି ମଜ୍ୟସ୍ୟ ବୈ ବିକ୍ଷ୍ୟ ତଦନୁରୂପମାଚରେତ୍ ।

ଅର୍ଥାତ୍ ମାନସିକ ତଥା ହୃଦୟରୁ ଉଦ୍ବିଗ୍ନତା ତ୍ୟାଗକର । ସକଳ ଅବସ୍ଥାରେ ମନକୁ ଶାନ୍ତ ଓ ସନ୍ତୁଳିତ ରଖ । ନିଜର ମନୋଭାବ କୌଣସି ସମୟରେ ଗୋପନ ନ ରଖି ଓ କୌଣସିଥିରେ ଅସହିଷ୍ଟୁ ନ ହୋଇ ଅନ୍ୟର ପରିସ୍ଥିତି ଦେଖି ଓ ବୁଝି ଅନ୍ୟର ସଫଳତାରେ ତାକୁ ସହଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଅସନ୍ତୁଳିତ ଓ

------ଅଶାନ୍ତ ମନ ଅନ୍ୟର ସଫଳତା ଓ ସମୃଦ୍ଧିରେ ଅସହିଷ୍ଟୁ ହୋଇ ସହଯୋଗ ତ ଦୂରର କଥା ଅନେକ ଅନିଷ୍ଟ କରିବାଦ୍ୱାରା ଅନେକ ପାପ କରିଥାଏ ।

ଶରୀରର ଉଷ୍ପତା ବଢିଗଲେ ତାକୁ ଜୃର ହୋଇଛି ବୋଲି କହୁ । ଏହି ଜ୍ୱରକୁ ଶାନ୍ତ ନ କଲେ ତାହା ଭୟଙ୍କର ପରିଣାମ ସୃଷ୍ଟି କରେ । ସେହିପରି ମାନସିକ ଜୁର ହେଲେ ଉଦ୍ୱେଗ, ଆବେଶ, ଉତ୍ତେଜନା, ଭୟ ଓ ଆତୃରତା ଆଦି ଲକ୍ଷଣମାନ ପ୍ରକଟ ହୋଇଯାଏ ଓ ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ମନୃଷ୍ୟର ଜ୍ଞାନ ବିବେକ ବିଚାର ଭଲ ମନ୍ଦ ଜାଣିବାର ଶକ୍ତି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଫଳରେ ଯାହା ଚିନ୍ତା କରିବାର ନହେଁ ତାହା ଚିନ୍ତା କରିବସେ ଓ କାର୍ଯ୍ୟ ଦଷ୍କର୍ମ ପରି ମନେ ହେଉଥିଲେ ବି ସେ ତାହା କରିବସେ । ବିପଦ ଆପଦ ଆସିଲେ ବା କୌଣସି କଳହ ଝଗଜାର ସମ୍ମଖିନ ହେଲେ ମନ୍ଷ୍ୟ ଚିନ୍ତା,ଶୋକ,ଭୟ, ନିରାଶା ଓ କୋଧ ଆଦି ବିକାର ଗସ୍ଥ ହୋଇ ମାନସିକ ସନ୍ତୁଳନ ହରାଇ ଦେଇଥାଏ । ସେହିପରି କୌଣସି ବିଶେଷ ସଫଳତା ଓ ସମ୍ପଦ ପାପ୍ତିରେ ଅତି ଆନନ୍ଦ, ଅତିହର୍ଷ ଓ ଅତି ଭସାହ ଆଦି ବିକାରରେ ମଧ୍ୟ ମାନସିକ ସନ୍ତଳନତା ହରାଇଥାଏ । ଏହି ପକାର ଯେ କୌଣସି ଉତ୍ତେଜନା ମନ୍ଷ୍ୟର ମାନସିକ ସ୍ଥିତି ବିଗାଡିଦିଏ ଓ ଫଳରେ ସେ ଅନେକ ପକାର କଷ୍ଟ ବା ଅନିଷ୍ଟ ଭୋଗକରେ । ଯେଉଁମାନେ ଏହିପ୍ରକାର କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ ବିପରିତ ପରିସ୍ଥିତିରେ ସହଜରେ ଉତ୍ତେଜିତ ହୋଇ ପଡ଼ିତ୍ତ, ସେମାନେ ମାନସିକ ନିର୍ବଳତାର ଶିକାର ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେମାନେ କୌଣସି କର୍ମରେ ଏକାଗ ହୋଇପାରିବା ଫଳରେ ସାଂସାରିକ ଉନ୍ନତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅଥବା ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଉନ୍ନତି କ୍ଷେତ୍ରେ ତାଙ୍କୁ କିଛି ବି ସଫଳତା ମିଳି ନ ଥାଏ । ତେଣୁ ମାନସିକ ଅସନ୍ତଳତା ସେମାନଙ୍କୁ ବାର ବାର ଅସଫଳତା ଦେଇ ପତନ ଆଡକୁ ଟାଣି ନେଇଯାଏ । ମାନସିକ ଅସନ୍ତଳତା ଫଳରେ ସେମାନଙ୍କର ଅଧୀରତା ଭାବ ବଢିଯାଏ ଓ

-----ସମାନେ କ୍ରୋଧର ଶୀକାର ହୋଇ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ପାପ କରିବାକୁ ପଛାଇ ନଥାନ୍ତି ।

ସେହିପରି ଦ୍ୱିତୀୟ ଶ୍ଳୋକ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଏ ଯେ ନିଜର ମନୋଭାବକୂ ଲୁଚାଇ ରଖିବା ଛଳ ଓ କପଟ ସଦୃଶ । ମନୋଭାବ ନ ଲୁଚାଇ ପ୍ରକାଶ କରିବାଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମୀୟତା ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ । ଏହା ପାପ ନିବୃତ୍ତିର ଏକ ଉଚ୍ଚତମ ମାର୍ଗ । ଛଳ କପଟ ଓ ଶଠତା ବିଶ୍ୱାସଘାତକତା ଆଚରଣରେ ଜଣେ ନିଜର ଆତ୍ମା ଓ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ନିକଟରେ ଅପରାଧି ହୋଇଯାଏ । ସାଧାରଣତଃ ଦୁଷ୍କର୍ମ ପ୍ରବୃତ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଛଳ କପଟର ଆଶ୍ରୟ ନେଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ପରିଶାମ ଦେଖି ସେ ଏପରି ଚାପ ଭିତରେ ଥାଏ ଯେ ସେ ତାର ଏକ ବିଶ୍ୱୟ ଲୋକକୁ ତାହାର ମନୋଭାବ ପ୍ରକଟ କରି ,ମନ ହାଲୁକା ନ କରି ରହିପାରେ ନାହିଁ ।

ସବୁ ମନୁଷ୍ୟ ଏକ ପ୍ରକାରର ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି କାରଣ ବିଭିନ୍ନତା ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ଲକ୍ଷ । ମୂର୍ଖ-ବିଦ୍ୱାନ, ପାପୀ-ପୁଣ୍ୟାତ୍ମା, ରୋଗୀ-ସ୍ୱସ୍ଥ, କର୍କଶ-ନମ୍ର, ସ୍ୱଧର୍ମୀ-ବିଧର୍ମୀ, ଶୁଷ-ସରସ,ଭୋଗୀ-ତ୍ୟାଗୀ ଆଦି ପରୟର ବିରୋଧି ମନୁଷ୍ୟ ଅଛନ୍ତି । ତେଣୁ ପରିସ୍ଥିତି ଦେଖି ବ୍ୟବହାର ତଥା ସହଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ । ଛଳ,କପଟ, ଅସହିଷ୍ଥୁତା, ଠକିବା, ବିଶ୍ୱାସଘାତ ଆଦି ମନୁଷ୍ୟର କଳଙ୍କ ଓ ବଡ ପାପ । କାହାକୁ ମିତ୍ରଭାବ ଦେଖାଇ ମିଠାମିଠା କଥାକହି ତାର ଅନିଷ୍ଟ କରିବା ମଧ୍ୟ ମହାପାପ । ଏହି ପାପ ତାପରୁ ମୁକ୍ତ ହେବାକୁ ହେଲେ ଅନ୍ୟର ସମୃଦ୍ଧି ଓ ସଫଳତାରେ ଅସହିଷ୍ଟୁ ନହୋଇ ବଟଂ ସଫଳତାରେ ସହଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ । ଭର୍ଗୋ ଶବ୍ଦ ପୁରଣ୍ଟରଣ, ମନୁଷ୍ୟ ମନର ଉଦ୍ବିଗ୍ନତା ଅସହିଷ୍ଟୁତା ଭାବ ତ୍ୟାଗକରି ଅନ୍ୟର ସଫଳତା ଓ ସମୃଦ୍ଧିରେ ସହଯୋଗ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ମନୁଷ୍ୟକୁ ପାପ ତାପ ଦୁଃଖରୁ ମୁକ୍ତ କରେ ।

ଦେବସ୍ୟ ଏହି ତ୍ରୀଅକ୍ଷର ବିଶିଷ୍ଟ ଶବ୍ଦ ଏପରି ଏକ ଅଲୌକୀକ ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତି ଯାହା ଧ୍ୟାନ ଯୋଗ୍ୟ । ଏହି ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତିର ଧ୍ୟାନ କରି, ନିଜର ଅଭିଷ୍ଟ ସାଧନା କରିବାକୁ ,ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ କେତେକ ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରସ୍ତୁତିର ଆବଶ୍ୟକତା ଥାଏ । ସେଗୁଡିକ ହେଲା ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ ସଂଯମ କରିବା, ଶରୀର ମନ ବୁଦ୍ଧି ଓ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ପବିତ୍ ରଖିବା ଓ ସ୍ୱାର୍ଥ ସହିତ ପରମାର୍ଥର ସମନ୍ୟୟ ରଖିବା ।

- (ଦେ) ସଂୟତାନି ସ୍ୱବଶେ ଫୁସା ସ୍ୱେନ୍ଦ୍ରିୟାଶ୍ୟାଖିଳାନି ବୈ ଅସଙ୍ଘତାନି ଖାଦନ୍ତୀନ୍ଦ୍ରିୟାଶ୍ୟୟେତାନି ସ୍ୱାମୀନମ୍ ।
- (ବ) ବସତାଂ ନା ପବିତ୍ରଃ ସନ୍ ବାହ୍ୟତୋଃଭ୍ୟକ୍ତୟଥା ଯତଃ ପବିତ୍ତାୟାହି ରିଜତେଃତି ପ୍ସନୃତା ।
- (ସ୍ୟ) ସ୍କନ୍ଦନଂ ପରମାର୍ଥସ୍ୟ ପରାର୍ଥା ବୁଦ୍ଧୈର୍ମତଃ ଯୋନ୍ୟାନ ସୁଖୟତେ ବିଦ୍ୱାନ୍ ତସ୍ୟଦୃଃଙ୍ଖ ବିନଶ୍ୟତି ।

'ଦେବୋଭୂତ୍ୱା ଦେବଂ ଯଜେତ୍ 'ତା ଅର୍ଥ ଦେବତା ଆରାଧନା ଓ ପୂଜା କରିବାକୁ ହେଲେ ନିଜକୁ ଦେବ ପ୍ରତୀମ କରିବାକୁ ହେବ । ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ ସଂଯମ କରିବା, ଶରୀର ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ପବିତ୍ର ରଖିବା ଓ ସ୍ୱାର୍ଥ ସହିତ ପରମାର୍ଥର ସମନ୍ୱୟ ରଖିବା ଇତ୍ୟାଦି ଦେବ ପ୍ରତୀମ ହେବାର ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଉପାଦାନ । ଏହି ଉପାଦାନ ଗୁଡିକୁ ସଂଗ୍ରହ କରି ପାରିଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଦେବୋଭୂତ୍ୱା ହୋଇ ପାରିବ ଓ ସେହି ସବିତା ଦେବଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରିବ ।

------ସେଥିପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଦେବସ୍ୟ ଶବ୍ଦ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ପ୍ରେରଣା ଦେଉଥିବାର ମନେହଏ ।

ତେଣୁ ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କୁ ସଂଯତ କରି ନ ହେଲେ ସେହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ସେମାନଙ୍କ ସ୍ୱାମୀର ବିନାଶ କରିଦେବେ । ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ରଥରେ ଲାଗିଥିବା ପାଞ୍ଚଟି ଘୋଡାର ବେଗ ଯଦି ସଂଯତ ବା ଶୃଙ୍ଖଳିତ ନ ହୁଏ ରଥ ଅସନ୍ତୁଳିତ ହୋଇ ରଥ ନଷ୍ଟ ହେବାର ଆଶଙ୍କା ଅଧିକ ହୋଇଥାଏ ଓ ରଥାରୂଢ ସ୍ୱାମୀର ବିନାଶ ଘଟିଥାଏ । ସେହି ପରି ଘୋଡାରୂପି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଏ ଦେହରୂପି ରଥରେ ଶୃଙ୍ଖଳିତ ରହିବା ସର୍ବାଦୌ ବାଞ୍ଚନୀୟ । ମନୁଷ୍ୟ ବାହାରେ ଓ ଅନ୍ତରରେ ପବିତ୍ର ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ କାରଣ ପବିତ୍ରତା ହିଁ ପ୍ରସନ୍ନତାର କାରଣ । ପ୍ରସନ୍ନତା ହିଁ ଦୁଃଖର ନିରାକରଣ କରିଥାଏ । ଲୋକ ହିତରେ କର୍ମ କରିବାରେ ମନୁଷ୍ୟର ପରମ ସ୍ୱାର୍ଥ ନିହିତ ରହିଛି, କାରଣ ଅନ୍ୟର ସୁଖ ସମୃଦ୍ଧି ଓ ହିତ ପାଇଁ କର୍ମ କଲେ ତା ମନରେ ଯେଉଁ ପ୍ରସନ୍ନତା ଜାଗ୍ରତ ହେବ , ସେଥିରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ କୌଣସି ଦୁଃଖ ଅନୁଭୂତ ହେବ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଅନ୍ୟର ହିତ ସାଧନରେ ନିଜର ସମୟ ଦୁଃଖ ବିନାଶ ହୁଏ ।

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ସମୟ ଅବୟବ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରୀୟମାନେ ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଛନ୍ତି କେବଳ ଅନ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାକୁ । ସେହି ହିସାବରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଆତ୍ମାର ସେବକ । ଏହିମାନେ ଜୀବର ଉନ୍ନତି ପଥରେ ସମୟ ଆବଶ୍ୟକତା ପୁରଣ କରିଥାନ୍ତି । ଜୀବର ଆତ୍ନୋନ୍ନତି ପାଇଁ ଓ ଚିରନ୍ତନ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ, ପରମାତ୍ମା, ଜୀବକୁ ଏହି ଅବୟବ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗଣ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଯଦି ଏମାନଙ୍କର ସଦ୍ଉପଯୋଗ କରାଯାଇ ପାରିଲା ତେବେ ଜୀବ

ଆନନ୍ଦ ସାଗର ମଧ୍ୟରେ ନିମଜି ରହି ପାରିବ । ଅନ୍ତଃକରଣର କ୍ଷଧା ତୃଷା ପରଣପାଇଁ ସ୍ୱନିୟନ୍ତ୍ରୀତି ଇନ୍ଦିୟମାନେ ଉପଯୁକ୍ତ ମାଧ୍ୟମ ଅନେକ ଇନ୍ଦିୟଭୋଗକୁ ନିଦା କରିଛନ୍ତି । କାରଣ ଅନିୟନ୍ତ୍ରୀତ ଇନ୍ଦିୟମାନେ ସ୍ୱାଭାବିକ ତଥା ଆବଶ୍ୟକ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଉଳଂଘନ କରି ଏତେ ସ୍ପେଚ୍ଛାଚାରୀ ହୋଇଯାନ୍ତି ଯେ ସେମାନେ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ଧର୍ମପାଇଁ ସଙ୍କଟ ଉପ୍କନ୍ତ କରିଦିଅନ୍ତି । ତେଣୁ ଇହିୟମାନଙ୍କୁ ସର୍ବଦା ନିଜ ଆୟତ୍ତରେ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେପରି ସେମାନେ ମନମାନି କରି ସ୍ୱାମୀକୁ ଯେଣେତେଣେ ଘୋଷାରି ନେଇ ନ ଯାଇପାରନ୍ତି । ଏହାକୁ କହନ୍ତି ଇନ୍ଦିୟ ନିଗହ । ଯେତେବେଳେ ଆବଶ୍ୟକ ହେବ ଓ ବିବେକ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବ ସେତେବେଳେ ଅନ୍ତଃକରଣର କ୍ଷଧା ମେଣ୍ଟାଇବା ପାଇଁ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଉପଯୋଗ କରା ଯାଇ ପାରିବ । ନିଗୂହିତ ଇଦ୍ଦିୟ ଠାରୁ ମନୁଷ୍ୟର ପକ୍ତ ମିତ୍ ନାହିଁ କି ଅନିୟନ୍ତ୍ରୀତ ଇଦ୍ଦିୟ ଠାରୁ ପକ୍ତ ଶତ୍ ନାହିଁ । ଇଦ୍ଦିୟ ନିଗହର ମୂଳମନ୍ତ୍ର ହେଉଛି ଆତୃସଂଯମ । ଆତୃ ସଂଯମଦ୍ୱାରା ମନୃଷ୍ୟ ଅଶେଷ ଦୈବୀ ଗୁଣର ଅଧିକାରୀ ହୁଏ । ଯିଏ ଆତ୍ରନିୟନ୍ତ୍ରଣ ନ କରି ପାରନ୍ତି, ନିଜ ଅନ୍ତଃକରଣ ଶଦ୍ଧ ନକରି ପାରନ୍ତି ସେମାନଙ୍କର ସମୟ ପୂଜା ପାର୍ଥନା ବ୍ୟର୍ଥ । ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ଅସଂଯତ ହେବା ର କାରଣ ନିଜ ଜୀବନରେ ଆସୁଥିବା ପ୍ରକାର ପ୍ରକାର ପ୍ରଲୋଭନ ବା କାମନା । ତେଣୁ ପଲୋଭନ ବା କାମନା ଠାରୁ ସର୍ବଦା ଦରରେ ରହିବା ଉଚିତ । ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ବିଷୟ ବାସନା ଜାଗତ ହେଲେ ମନ ତାହା ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ବ୍ୟଗ୍ର ହୁଏ ଓ ମନର ସଙ୍କେତରେ ଇନ୍ଦିୟମାନେ ଚଳ ଚଞ୍ଚଳ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି । ସେମାନେ କେବେହେଲେ ବିବେକର ଅନୁମୋଦନକୁ ଅପେକ୍ଷା କରନ୍ତି ନାହିଁ କି ଉଚିତ କି ଅନୁଚିତ ମାର୍ଗ ବୋଲି ଚିନ୍ତା କରନ୍ତି ନାହିଁ । କାମନା ଚରିତାର୍ଥ ନ ହୋଇ ପାରିଲେ ଯାବତୀୟ ଦୁଃଖ ଶୋକରେ ଅଭିଭୃତ ହୋଇଥିବା ମନରେ କ୍ୱୋଧ ଜାତ ହୁଏ,

ତେଣୁ ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି :

ଅସଂଯତଚିତ୍ର ବ୍ୟକ୍ତି ପାଇଁ ଯୋଗ ଦୁଷ୍ତ୍ରାପ୍ୟ ବୋଲି ମୋ ମତ ବଶ୍ୟଆତୁ ଯତୁଶୀଳ ପାପ୍ତେସକ୍ଷ୍ୟ ହୋଇପାରେ ଉପାୟତ ।୬-୩୬

ମନ ସଂଯମ ନ କରି କେହି ଯୋଗ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସଂଯତମନା ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରଯତ୍ନ କଲେ ଯୋଗ ବା ଇଷ୍ଟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ମନକୁ ସଂଯତ କରି ଉପଯୁକ୍ତ ଉପଯୋଗ କରି ପାରିଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଯୋଗାରୂଢ ହୋଇ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସୁଖ ଶାନ୍ତିରେ ଜୀବନ ବ୍ୟତୀତ କରି ପାରିବ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଚିନ୍ତନ ସହିତ ମନ ତଥା ଆତ୍ମସଂଯମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆସ୍ୱାଦବ୍ରତ, ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟବ୍ରତ ଓ ସଦାଚାର ବ୍ରତ ଇତ୍ୟାଦି କେତେକ ଉପାୟ ମଧ୍ୟ ଅଛି ଯାହା ମନୁଷ୍ୟକୁ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାହାଯ୍ୟ କରି ପାରିବ । ମନୁଷ୍ୟ ଦେବ ତୁଲ୍ୟ ହେବାରେ ,ଆତ୍ମସଂଯମ ହେଉଛି ପ୍ରଥମ ସୋପାନ ।

ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ଶରୀରର ବାହାରେ ଓ ଅଭ୍ୟନ୍ତରରେ ପବିତ୍ର ରହିବା ହେଉଛି ଦେବ ତୁଲ୍ୟ ହେବାର ଦ୍ୱିତୀୟ ପଦ୍ଧତି । ପବିତ୍ରତାରେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଚିଉ ପ୍ରସନ୍ନତା, ଶୀତଳତା, ଶାନ୍ତି, ନିର୍ଣ୍ଣନ୍ତତା, ପ୍ରତିଷ୍ଠା ମିଳିଥାଏ । ପବିତ୍ରତା ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟର ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗୁଣ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଚୈତନ୍ୟତା, ସୁରୁଚି ଓ ସାଭ୍ୱିକତା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥାଏ । ପବିତ୍ରତା ଦୁଇ ପ୍ରକାର , ବାହ୍ୟ ଓ

ଅଭ୍ୟନ୍ତର । ଶରୀର, ପରିବେଶ, ବେଶଭୂଷା,ଜୀବନ ଯାପନ ପଦ୍ଧତି ରେ ସ୍ୱଚ୍ଛତା ଆଦି ବାହ୍ୟ ପବିତ୍ରତାର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ମାନସିକ ବିଚାର ଓ ଭାବରେ ପବିତ୍ରତା, ଅଭ୍ୟନ୍ତର ପବିତ୍ରତାର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । କାର୍ଯ୍ୟ ପଦ୍ଧତିରେ, ଜୀବନ ଯାପନ ଓ ବ୍ୟବହାରରେ ସ୍ୱଚ୍ଛତା, ମାନସିକ ପବିତ୍ରତା ହୋଇଥିବା ବେଳେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ବିଷୟରେ ସ୍ୱଚ୍ଛତା ହେଉଛି ଆଭ୍ୟନ୍ତର ପବିତ୍ରତା । ସ୍ୱଚ୍ଛତା ଏକ ଦୈବୀ ଗୁଣ । ନିତ୍ୟ ନୈମିତ୍ତିକ କାର୍ଯ୍ୟଦ୍ୱାରା , ପରିବେଶ ଓ ଜୀବନ ଯାପନ ପଦ୍ଧତିରେ ଧ୍ୟାନଦେଲେ ବାହ୍ୟ ଅଂଶ ତ ପବିତ୍ର ହୋଇ ପାରିବ ମାତ୍ର ଆଭ୍ୟନ୍ତର ସ୍ୱଚ୍ଛତା ଉପରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ପଡିବ । ପୂର୍ବରୁ ମୁନି ଋଷି ମାନେ ଆଭ୍ୟନ୍ତର ସ୍ୱଚ୍ଛତା ପାଇଁ ନେତି, ଧୌତି ବସ୍ତି ଆଦି ଷଟ୍ କର୍ମର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଇଁ ଏହା ଅସୟବ ନ ହେଲେ ବି କଠିନ । ଆଭ୍ୟନ୍ତର ସ୍ୱଚ୍ଛତାପାଇଁ ସହଜ ଓ ସରଳ ଉପାୟ ଭାବେ ଉପବାସ ଓ ପ୍ରକୃତି ଅନୁକୂଳ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହା ଫଳରେ ଖାଦ୍ୟ ପାଚନ କ୍ରିୟା କରିବାକୁ ଯେଉଁ ଶକ୍ତିର ଆବଶ୍ୟକ ହୁଏ ତାହା ସଞ୍ଚିତ ହୋଇ ଅଭ୍ୟନ୍ତର ସଫା କରିବାରେ ନିୟୋଜିତ ହେବ । ଏହା ଶରୀରକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ନିରୋଗ କରିବା ସହିତ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ବଦ୍ଧି କରି ପାରିବ । କାରଣ ଗୀତାରେ କହା ଯାଇଛି

ବିଷୟା ବିନିବର୍ତନ୍ତେ ନିରାହାରସ୍ୟ ଦେହିନଃ ରସୋବର୍ଜ୍ୟ ରସୋପ୍ୟସ୍ୟ ପଙ୍ଗ ଦୃଷ୍ଷ୍ୱା ନିବର୍ତତେ । ବା ବିଷୟ ବାସନା ସବୁ ନ ବର୍ତ୍ତନ୍ତି ନିରାହାରୀ ମନୁଷ୍ୟର ରସ ନ ବର୍ତ୍ତିତ, କିନ୍ତୁ ନିବର୍ତ୍ତନ୍ତି ରସ, ପରମ ପ୍ରାପ୍ତିର ।୨-୫୯ .....

ଅଧିକାଂଶ ମନୁଷ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ତିନି ପ୍ରକାର ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି । ୧ - ଅନ୍ୟର ଅନିଷ୍ଟ ନକରି ନିଜର ସ୍ନାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ କରିବା ,ଯାହା ସ୍ନାର୍ଥ ପଦବାଚ୍ୟ ।

୨ - ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥରୁ କିଛି ବା ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣ ତ୍ୟାଗକରି ଅନ୍ୟର ତଥା ଜଗତର ହିତ ସାଧନ କରିବା ଯାହାକୁ ପରମାର୍ଥ ବୋଲି କହନ୍ତି ।

୩- ଅନ୍ୟର ଅନିଷ୍ଟ କରି ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥ ସିଦ୍ଧ କରିବା ଯାହା ଅନର୍ଥ ପଦବାଚ୍ୟ ।

ପ୍ରଥମ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ମନୁଷ୍ୟ ପଶୁତ୍ୱ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ଓ ଦ୍ୱିତୀୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ମନୁଷ୍ୟ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟ ପଦବାଚ୍ୟ ଯାହାକୁ ସାଧାରଣରେ ଦେବତା ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି ଓ ତୃତୀୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ମନୁଷ୍ୟ ଅସୁର ପଦବାଚ୍ୟ ହୁଅନ୍ତି । ଦେବତୁଲ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ସେବା ଓ ସହଯୋଗରେ ଅନ୍ୟକୁ ସୁଖି ଦେଖିବାକୁ ଇଛାକରେ କାରଣ ଅନ୍ୟର ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଓ ଉନ୍ନତିରେ ତଥା ସମୃଦ୍ଧିରେ ସେ ସହଯୋଗ କରିବା ପାଇଁ ସର୍ବଦା ଚେଷ୍ଟା କରିଥାଏ ଓ ସେହିଥିରେ ସେ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିଥାଏ । ଅନ୍ୟପକ୍ଷରେ ଅନ୍ୟର ଦୁଃଖ ଶୋକ, ଅସୁବିଧା,ବିପଦଗ୍ରୟ ଅବସ୍ଥାରେ ଯାହାର ଅନ୍ତର ବ୍ୟଥିତ ହୁଏ ସେ ହିଁ କେବଳ ଦେବ ପ୍ରତୀମ ତଥା ପରମାର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ । ସାଧାରଣତଃ ସ୍ୱାର୍ଥ ପ୍ରବୃତ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟେ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି । କାରଣ ସ୍ୱାର୍ଥପୁବୃତ୍ତି ନ ଥିଲେ ଜଣେ ଶରୀର

ରକ୍ଷା ଓ ଆତ୍ମରକ୍ଷା କରିବା ଅସୟବ ହୋଇ ପଡିବ । କିନ୍ତୁ ବିବେକ ରୂପକ କସୌଟୀରେ ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ ଯେ କେଉଁ ସ୍ୱାର୍ଥ କରଣୀୟ ଓ କେଉଁଟା ଅକରଣୀୟ । ଏ ସବୁ ଆଲୋଚନାରୁ ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ ମନୁଷ୍ୟ , ତାର ସ୍ୱାର୍ଥର ଦୁଇ ପ୍ରକାର ରୂପ ରଖିଥାଏ, ଗୋଟିଏ ଅନର୍ଥ ହେଲେ ଅନ୍ୟଟି ପରମାର୍ଥ । ତେଣୁ ଦେବୋପମ ହେବାକୁ ହେଲେ ନିଜ ସ୍ୱାର୍ଥ କୁ ପରମାର୍ଥ ସ୍ୱରୂପରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାକୁ ହେବ । ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର *ଦେବସ୍ୟ* ଶବ୍ଦ ପରାମର୍ଶ ଦେଉଛି:-

ନିଜର ବାହ୍ୟାଭ୍ୟନ୍ତର ଶୁଦ୍ଧପୂତ ରଖି , ଇନ୍ଦ୍ରିୟସଂଯମ ବା ଆତ୍ମସଂଯମ କରି, ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥକୁ ପରମାର୍ଥରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି ନିଜେ ଦେବତା ହୋଇଯାଅ ତାପରେ ଦେବତାଙ୍କ ତଥା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପୂଜା ଆରାଧନା କରିବଗକୁ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯିବ ।

ଧୀମହି ସେହି ଐଶ୍ୱରୀକ ଶକ୍ତି, ଯାହାଙ୍କର ଜୀବ ଜଗତକୁ ସର୍ବତୋଭାବେ ଉନ୍ନତି ପ୍ରଦାନ କରିବାର କ୍ଷମତା ଅଛି, ଯାହାଙ୍କର ଜୀବ ଜଗତକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ନ୍ୟାୟ ସମାନ ଭାବେ ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ କ୍ଷମତା ଅଛି ଓ ଯେ ଭଲ ମନ୍ଦ ବିଚାର କରି ଉତ୍ତମ କର୍ମ ସମ୍ପାଦନ ପାଇଁ ବିବେକ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ହିଁ ଆମେ ଧାନ କରୁଛୁ କି ସେ ଆୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ଦିଅନ୍ତୁ ଯେପରି ଆମେ ସମୟ ଜୀବ ଜଗତକୁ ସମାନ ଭାବେ ଉନ୍ନତ କରିବା ପାଇଁ ,ସମାନଭାବେ ବିବେକାନୁମୋଦିତ ନ୍ୟାୟ ପ୍ରଦାନ କରିବା ପାଇଁ ଓ ଭଲମନ୍ଦ ବିଚାରରେ ଉତ୍ତମ କର୍ମ ସମ୍ପାଦନ କରିବା ପାଇଁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରିବ ।

(ଧୀ) ଧୀରସ୍ତୁଷ୍ଟୋ ଭବେନ୍ନୈବ ହ୍ୟେକସ୍ୟାଂ ହି ସମୁନ୍ନତୌ କ୍ରିୟତାମୁନ୍ନତି ସ୍ତେନ ସର୍ବାସ୍ୟାଶସ୍ତୁ ଜୀବନେ । .....

ଅର୍ଥାତ୍ ଧୀର ବା ଜ୍ଞାନୀ ମନୃଷ୍ୟ ମାତ୍ର ଗୋଟିଏ ଦିଗରେ ଉନ୍ତିରେ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ବରଂ ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ସବୁ ଦିଗରେ ଉନ୍ତି ଲାଭ କରିବା ଉଚିତ । ଯେପରି ମନୃଷ୍ୟର ସମୟ ଅଙ୍ଗ ସମାନୁପାତିକ ଭାବେ ବିକସିତ ହୋଇଥିଲେ ସେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ମନୃଷ୍ୟ ରୂପେ ପରିଗଣିତ ହୋଇଥାଏ ସେହିପରି ମନୁଷ୍ୟକୁ ସଫଳ ମନୁଷ୍ୟ କୁହା ଯାଇପାରିବ ଯାହାର ଉତ୍ତମ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ରହିଥିବ, ଉତ୍ତମ ଶୀକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା ବୃଦ୍ଧିର ବିକାଶ ହୋଇଥିବ, ନିସ୍କାର୍ଥପର କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ସମାଜର ହିତ ସାଧନ କରୁଥିବ, ପରିବାର ଭରଣ ପୋଷଣ ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଥିବ, ସାମାଜିକ ପ୍ତିଷା ଥିବ ଓ ସର୍ବଜନ ବିଶ୍ୱାସର ପାତ୍ ହୋଇ ଥିବ । କିନ୍ତୁ ଦିନେ ଦଇୁଦିନରେ ଜଣେ ସଫଳ ମନୁଷ୍ୟ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତିର ସମୟ ଅଣୁ ପରମାଣୁ ଅହରହ ଉନ୍ନୃତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ରହିଛନ୍ତି । ସେହି ହିସାବରେ ମନୃଷ୍ୟ ମଧ୍ୟ ନିଜର ତଥା ଜୀବଜଗତର ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନୃତି କାମନା କରିବା ଉଚିତ ଓ ତଦନସାରେ ଉଦ୍ୟମ କରିବା ଉଚିତ । ଉନ୍ତି ମାର୍ଗରେ ସଫଳ ହେବା କଠିନ, କାରଣ ପଦେ ପଦେ ବାଧା ବିଘ ଆସିଥାଏ । 'ଯେ ଜନ ତପ ଆଚରନ୍ତି ଦେବେ ତାହାକୁ ବିଘୁ ଚିନ୍ତି'। ପରମାତ୍ରା ମଧ୍ୟ ଏହିସବୁ ଦିଗରେ ଉନ୍ନତି ଲାଭ ମାର୍ଗ ସରଳ କି ସହଜ ରଖି ନାହାନ୍ତି । ସେହି ବିଘୁକୁ ପ୍ରତିହତ କରି ସଫଳତା ପାଇଲେ ତହିଁରେ ଆନନ୍ଦ ଅଛି । ତେଣୁ ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନ୍ନତି ଲାଭ ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ତ ଓ ପରିଶ୍ରମ ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଏହି ସବୁ ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନ୍ତି ପଦାନ କରିବାରେ କ୍ଷମତା ରଖିଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଧ୍ୟାନ କରି, ଆରାଧନା କରି ତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ କରି ଉପରୋକ୍ତ ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହେବାପାଇଁ ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ରର ଧୀମହି ଶବ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଉଛି ।

### (ମ) ମହେଶ୍ୱରସ୍ୟ ବିଜ୍ଞାୟ ନିୟମାଂ ନ୍ୟାୟ ସଂୟୂତାନ୍ ତସ୍ୟ ସଭାଂ ଚ ସ୍ୱୀକୁର୍ବନ୍ କର୍ମଣା ତମୁପାସତେ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସତ୍ତା ଉପଲତ୍ତୀ କରି ଏବଂ ତାଙ୍କର ନ୍ୟାୟପୁର୍ଣ୍ଣ ନିୟମକୁ ବୁଝି ତାଙ୍କ ଉପାସନା କରିବା ଉଚିତ ।

ଇଶ୍ୱର ସର୍ବବ୍ୟାପକ, ଦୟାଳୁ, ସତ୍ଚିଦାନନ୍ଦ, ଜଗତପିତା, ଶ୍ରେଷ୍ଠ ନ୍ୟାୟଧୀଶ ଆଦି ଅନେକ ମହିମାଯୁକ୍ତ । ତାଙ୍କ ନ୍ୟାୟାଳୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅପରାଧିର ଉଚିତ ଦଣ୍ଡ ବିଧାନ ହୋଇଥାଏ ଓ ନିରପରାଧିର ଉଚିତ ପୁରସ୍କାର ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ତାଙ୍କର ଧ୍ୟାନ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ସକଳ ଅପରାଧରୁ ଦୂରରେ ରହେ ଓ ତା ସହିତ ନିଜର ଆତ୍ମିକ ବଳ ବୃଦ୍ଧି କରିଥାଏ । ଫଳରେ ସେ ଅନେକ ସୁଖ ଓ ଆନନ୍ଦରେ କାଳାତିପାତ କରିଥାଏ । ପରମାତ୍ମାଙ୍କର ଏକ ବିରାଟ ଜୀବମାନଙ୍କ ଡାଟାବେସ୍ ଅଛି ଓ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ଓ ନ୍ୟାୟ ନାମରେ ଦୁଇଟି ତରାଜୁ ଅଛି । ଡାଟାବେସ୍ ର କୌଣସି ରେକଡ ବା କୌଣସି ଜୀବ ଯେତେ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ପାଳନ ବା ଭଳଂଘନ କରିବ ତାହା ତରାଜୁରେ ଓଜନ ହୋଇ ଡାଟାବେସ୍ର ସେହି ରେକଡରେ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇଥିବ । ତାପରେ ନ୍ୟାୟ ତରାଜୁରେ ନିୟମ ପାଳନ ଓ ଉଳଂଘନର ଓଜନ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ହୋଇ ତାର ଦଣ୍ଠର ପରିମାଣ ଉକ୍ତ ରେକଡରେ ମଧ୍ୟ ଲିପିବଦ୍ଧ ହେବ । ଜୀବ ସେହି ଅନୁସାରେ ଦଣ୍ଡର ହକଦାର ହେବ । ଏହା ହିଁ କର୍ମ ଓ ତାହାର ଫଳ । ତେଣୁ ଏପରି ନିୟମ ପାଳନ ବା ଭଳଂଘନ ହେବ । ଜୀବ ସେହି ଅନୁସାରେ ଦଣ୍ଡର ହକଦାର ହେବ । ଏହା ହିଁ କର୍ମ ଓ ତାହାର ଫଳ । ତେଣୁ ଏପରି ନିୟମ ପାଳନ ବା ଭଳଂଘନ ହେତୁକ କର୍ମ ଅଛି ଓ ଏପରି ତଦନୁପାତୀକ ଦଣ୍ଡ ଅଛି ଯାହା ଏ ଜନ୍ମରେ ଭୋଗ ନ ହୋଇ ପର ଜନ୍ମକୁ ରହିଯାଏ ତାହା ପ୍ରାରହ୍ର ନାମରେ ଅଭିହିତ

> (ହି) ହିତମତ୍ୱାଜ୍ଞାନ କେନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱାତନ୍ତ୍ର୍ୟେତ ବିଚାରୟେତ୍ ନାନ୍ଧାନୁସରଣଂ କୁଯ୍ୟାତ୍ କଦାଚିତ୍ କୋପି କସ୍ୟଚିତ୍ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ବିବେକକୁ କଲ୍ୟାଣ କାରକ ମନେକରି ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ରୂପରେ ସମୟ ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ଧପରି କେବେ କାହାକୁ ଅନୁସରଣ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।

ଅନ୍ଧ ପରି କାହାକୁ ଓ କେଉଁ ନୀତି ନିୟମ ଅନୁସରଣ ନ କରି ନିଜର ବିବେକ ଅନୁମୋଦିତ କର୍ମ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ବୃଦ୍ଧି ବିବେକ ଜ୍ଞାନ ସବୁ ଭଗବାନ ପ୍ରଦତ୍ତ ଯାହା ଜୀବର ସୁକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରେରଣାରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ଯାହା ଜୀବର କଲ୍ୟାଣକର ତାହା ହିଁ ବିବେକ ଅନୁମୋଦନ କରିଥାଏ । ଦେଶ କାଳ ପାତ୍ର ଅଧିକାର ଓ ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁରୂପ ସମାଜର ହିତ ପାଇଁ ସମୟ ପ୍ରକାର ଶାସ୍ତ, ନିୟମ, କାନୁନ, ପ୍ରଥା ଓ ପରମ୍ପରା ଚଳି ଆସୁଛି । ପରିସ୍ଥିତି ବଦଳିବା ସହିତ ଏହି ନୀତି ନିୟମ ପରମ୍ପରାର ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଉଥାଏ । ଏହି ନୀତି ନିୟମ ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପରୟର ବିରୋଧି ଦେଖାଗଲେ ବି କେହି ଭୁଲ୍ ନୁହନ୍ତି

କାରଣ ଆଜିର ନୀତିନିୟମ ଆସନ୍ତା କାଲି ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ବଦଳି ଯାଇଥିବ । ବିବେକ ହିଁ ସେହି ନୀତିନିୟମ ମଧ୍ୟରୁ ଠିକଟା ବାଛିପାରିବ । ବୁଦ୍ଧିର ନିରପେକ୍ଷ, ସତ୍ତ୍ୱରୁଣୀ, ଉଦାର ଓ ସମାଜ ହିତୈଶୀ ଅନୁଭାଗକୁ ବିବେକ କହନ୍ତି । ତେଣୁ ବିବେକ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରାଯାଇଥିବା କ୍ରିୟା ସର୍ବଦା କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ମହାଜନୋ ଯେନ ଗତଃ ଓ ପନ୍ଥା ବୋଲି ଧରି ନେଇ କୌଣସି ନୀତି ନିୟମକୁ ଠିକ ବୋଲି ଧରି ନେବା ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଭୁଲ ସାବ୍ୟୟ ହୋଇପାରେ । ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିବେକ ହିଁ କସୌଟିର କାମ କରିଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ଅନେକ ସମସ୍ୟା, ବିଭିନ୍ନ ବିଚାର ଆମ ସନ୍ଧୁଖରେ ଉଭା ହୋଇଯାଏ ସେତେବେଳେ କେଉଁଟା ଠିକ ଓ କେଉଁଟା ଭୁଲ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବା କଠିନ ହୋଇପଡେ ସେତେବେଳେ ସୂୟ୍ଣ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରେରଣାରେ, ବିବେକ ହିଁ ଆମର ମାର୍ଗ ଦର୍ଶନ କରାଇଥାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ଧୀମହି ଶବ୍ଦର ବ୍ୟବହାର ଆମକୁ ଶୀକ୍ଷା ଦିଏ ଯେ ଭଲ ମନ୍ଦ ବିଚାର କରି ଉତ୍ତମ କର୍ମ ସମ୍ପାଦନ ପାଇଁ ଆମକୁ ଯିଏ ବୁଦ୍ଧି ବିବେକ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ସେହି ସର୍ବ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ହିଁ ଆମେ ଧାନ କରିବା ।

ଧିୟୋ ଏହା ଅର୍ଥ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଜ୍ଞାନ । ଆମର ସମୟ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଜ୍ଞାନକୁ ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ପ୍ରେରିତ କରିବାକୁ ଆମେ ସେହି ସର୍ବବ୍ୟାପକ ଶକ୍ତି ନିକଟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ମାଧ୍ୟମରେ ନିବେଦନ କରୁଛୁ । ଏହି ମନ୍ତ୍ର ମାଧ୍ୟମରେ ଆମେ ସେହି ସର୍ବଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ପଦାରବିଦରେ ନିବେଦନ କରୁଛୁ କି ସେ ଯେପରି ଆମର ଜ୍ଞାନର ପ୍ରସାରପାଇଁ , ଜୀବନ ଓ ମୃତ୍ୟୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଜାଣିବାପାଇଁ , ବୁଦ୍ଧିର ସତ୍ ଉପେଯାଗ କରିବାପାଇଁ ଓ ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ଠାରୁ ଦୂରରେ ରହିବାପାଇଁ ସମ୍ୟକ ପ୍ରେଣଣା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ।

ଧି- ଧିୟା ମୃତ୍ୟ ସ୍କୁରନ୍ମମର୍ମ ଜାନୀୟାଜ୍ଜୀବନସ୍ୟ ଚ ତଦା ଲକ୍ଷ ସମାଲକ୍ଷ୍ୟ ପାଦୌ ସନ୍ତତମାକ୍ଷିପେତ୍ ॥ ୟୋ- ଯୋ ଧର୍ମୋ ଜଗଦାଧାରଃ ସ୍ୱାଚରଣେ ତମାନୟ ମା ବିଡୟୟ ଙ ସୋଃଞି ହ୍ୟେକୋ ମାର୍ଗେ ସହାୟକଃ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ମୃତ୍ୟୁକୁ ଧ୍ୟାନରେ ରଖି ଜୀବନର ମର୍ମ ବୁଝି ନିଜ ଲକ୍ଷ ନିକଟକୁ ଅଗ୍ରସର ହେବା । ଜୀବନ ମୃତ୍ୟୁର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ନ ଜାଣି ମନୁଷ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ମୃତ୍ୟୁକୁ ଭୟ କରେ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଏହି ସ୍ଥୁଳ ଶରୀର ଯେପରି ବାଲ୍ୟ ଯୌବନ ଓ ଜରା ଅବସ୍ଥାର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରୁଥାଏ ସେପରି ଜୀବର ମୃତ୍ୟୁ ସ୍ଥୁଳ ଶରୀରର ରୂପ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାର ଏକ ଅବସ୍ଥା । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ ଏହା ହିଁ କହିଛନ୍ତି

ଯେଉଁପରି ଦେହଧାରୀ ଭୋଗକରେ କୌମାର ଯୌବନ ଜରା ସେହିପରି ଦେହାନ୍ତର ଭୋଗ,ତେଣୁ ଜ୍ଞାନୀ ନୁହେଁ ଶୋକାତୁରା ।୨-୧୩

ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଯେପରି କୌମାର, ଯୌବନ, ଜରା ଅବସ୍ଥା ଭୋଗକରେ ସେହିପରି ଦେହାନ୍ତର ଅବସ୍ଥା ଅର୍ଥାତ୍ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଅନ୍ୟ ଶରୀର ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ , ଏଥିରେ ଜ୍ଞାନୀ ଶୋକାତୁରା ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏହି ଶରୀର ଦ୍ୱାରା ସଂସାରର ସମୟ ଭୋଗ ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲେ ଶରୀର ଅନ୍ୟଭୋଗ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ଶରୀର ଗ୍ରହଣ କରେ । ପ୍ରଥମ ଶରୀର ତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ମୃତ୍ୟୁ କୁହାଯାଏ ଓ ନୁତନ ଶରୀର ପ୍ରାପ୍ତିକୁ ଜନ୍ମ କୁହାଯାଏ । ଜୀବମ

ମୃତ୍ୟୁ ଚକ୍ରେ ପଡି ମନୃଷ୍ୟ ଜୀବନ ,ପୃଥିବୀ ରଙ୍ଗମଞ୍ଚରେ ଏକ ନାଟକ ପ୍ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ଆରୟ ହୁଏ ଓ ତାର ମୃତ୍ୟୁ ,ଏହି ନାଟକର ଶେଷ ଜବନୀକା । ମୃତ୍ୟୁଦ୍ତ ଜୀବନର ଅନ୍ତୀମ ଅତିଥି । ନାଟକର ଜବନୀକା ପରି ଏହି ଅନ୍ତିମ ଅଥିତିକୁ ସ୍ନାଗତ କରିବା ଉଚିତ । ନାଟକର ଜବନୀକା ପତନର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସମୟ ରହିଛି କିନ୍ତୁ ଅଥିତି ବା ମୃତ୍ୟୁଦ୍ତର ଆଗମନ ଅନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ,ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ତାର କର୍ମ ପନ୍ଥା ଏପରି କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ସେହି ଅଥିତି ଆଗମନରେ ତାର କୌଣସି ପଣ୍ଟାତାପ ନ ଥିବ । ତେଣୁ ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ପତ୍ୟେକ ମନୃଷ୍ୟ ଜୀବନର ଏକ ଲକ୍ଷ ସ୍ଥିର କରି ସେହି ପଥରେ ଅଗସର ହେବା ଉଚିତ ଯେପରି ସମୟ ସାଂସାରିକ ତଥା ପାରଲୌକୀକ କାର୍ଯ୍ୟ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ପାରିବ । ଜୀବନ କାଳର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ ଏକ ସଦିନ ହେବା ଉଚିତ । ତାର ଯେଉଁ ଦିନଟି, ମହାନ କର୍ମ କରି, ଆତୋନ୍ତି କରି, ଧର୍ମାଚରଣ କରି . କର୍ତ୍ତବ୍ୟପାଳନ କରି ଓ ଲେକସେବା କରି କଟିଯାଏ ସେ ଦିନ ଗୁଡିକ ତାର ସୁଦିନ । ଏହିପରି ଦିନ ଗୁଡିକ ବ୍ୟତୀତ ହେଲେ ତାର ଜୀବନ ସଫଳ ହେବ । ଜୀବନରେ ଅଗ୍ୱସର ହେବାପାଇଁ ମନ୍ତ୍ରଷ୍ୟର ପ୍ରେୟ ଓ ଶେୟ ଭାବେ ଦୁଇଟି ମାର୍ଗ ରହିଛି । ପ୍ରେୟ ମାର୍ଗରେ ଅଜ୍ଞାନୀ ମନୃଷ୍ୟ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ କ୍ଷୁଧା ମେୟାଇବା ପାଇଁ ଦୁଃଖ,ଶୋକ,ଚିନ୍ତା,କଷ୍ଟ ଅଶାନ୍ତି, ଏପରିକି ପାପ ଭୋଗ କରିବାକୁ ପଛାଏନାହିଁ ଏବଂ ଶେୟ ମାର୍ଗରେ ଜ୍ଞାନୀ ଆତ୍ରୋନୃତି ପଥରେ ଆତ୍ରାର କ୍ଷୁଧା ମେଣ୍ଟାଇ ଶାନ୍ତି, ପ୍ସନ୍ତା , ନିର୍ଭୟତା ଓ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରେ । ତେଣୁ ପ୍ରେୟ ମାର୍ଗରେ ଅଜ୍ଞାନୀ ମାନଙ୍କ ଆଗରେ ମୃତ୍ୟୁ ଏକ ଭୟଙ୍କର ରୂପ ନେଇ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୁଏ ଏବଂ ଶ୍ୱେୟମାର୍ଗରେ ଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ପାଖରେ ମୃତ୍ୟୁ ସମ୍ପୃଚିତ ବିଶାମ ପରି ମନେହୁଏ । ଏହି ପରପେକ୍ଷିରେ ଭକ୍ତର ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କୁ ନିବେଦନ ଯେ ସେ ଆମକୁ ଏହିପ୍ରକାର ଜ୍ଞାନ ମାର୍ଗରେ ପେରଣା ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ।

### (ଯୋ) ଯୋଜନଂ ବ୍ୟସନେଭ୍ୟଃ ସ୍ୟାତ୍ତାନି ଫୁସୟୁ ଶତ୍ରବଃ ମିଳିତ୍ୱେତାନି ସର୍ବାଣି ସମୟେ ଘୁନ୍ତି ମାନବମ୍ ॥

ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ଠାରୁ ଯୋଜନ ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ୍ କାରଣ ଏହି ସମୟ ମିଳି ମନୁଷ୍ୟର ପ୍ରାଣଘାତକ ଶତ୍ର ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ପରମାତ୍ମା ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କରିଛଡ଼ି କେବଳ ଅନ୍ତଃକରଣର ସୂଷ୍ଣ୍ଣଚୈତନ୍ୟକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବାପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଅଜ୍ଞାନୀ ମନୁଷ୍ୟ ପ୍ରେୟ ମାର୍ଗରେ ଗତିକରି ଏହି ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସୂଷ୍ଣ୍ଣଚୈତନ୍ୟକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ଶରୀରର କ୍ଷୁଧା ମେଣ୍ଟାଇବା ପାଇଁ ବିନିଯୋଗ କରୁଛି । ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ହିଁ ଶରୀରର କ୍ଷୁଧା । ଏହି ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ମିଳିଥାଏ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଉଦ୍ୟମରେ । ଏପରି ବ୍ୟସନ ଅଛି ଯାହା ପ୍ରାରୟରେ ଶରୀର ଓ ମନକୁ ସୁଖ ଦେଇପାରେ ମାତ୍ର ପରିଶାମରେ ପ୍ରାଣଘାତକ ହୋଇଯାଏ ଯଥା ମାଦକ ପଦାର୍ଥ । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଅନେକ ପଦାର୍ଥ ଅଛି ଯାହା ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟର ଅଭ୍ୟାସରେ ପଡିଥାଏ ଯଥା ସିନେମା, ନାଚ ଗୀତ, ବ୍ୟଭିଚାର, ଢୁଆ ଅଶ୍ଳୀଳ ଉପନ୍ୟାସ ପଠନ ଇତ୍ୟାଦି । ଥରେ ଏହା ମଧ୍ୟରେ ପଶିଗଳେ ଧନ, ସମୟ ଓ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ହାନି ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ମିଳେ ନାହିଁ । ଏହି ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରଥମରେ ମାତା ପିତା ଉଚିତ ସଂୟାର ନ ଦେବା, ଆମର ଶୀକ୍ଷା ପଦ୍ଧତିରେ ଧର୍ମ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ ଶୀକ୍ଷାର ଅଭାବ,ଅଭକ୍ଷ ଓ ଉତ୍ତେଳକ ଭୋଜନର ଅଭ୍ୟାସ , ସାମାଜିକ ପରିବେଶ ଅଧିକଂଶରେ ଦାୟୀ । ସେଥିପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ଅବସରରେ ଧୀୟୋ ଶବ୍ଦ ପୁରଣ୍ଟରଣ କରି ନିବେଦନ କରୁଛି ହେ ମାତ ! ଯେଉଁ

କ୍ଷାନ ଆମ ମଧ୍ୟରେ ଜୀବନ,ମୃତ୍ୟୁ ଓ ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ନିବାରଣ ତଥା ଇନ୍ଦ୍ରିୟନିଗ୍ରହ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ପାରିବ,ସେହି ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ । ଯୋ ନଃ ଯାହା ଆମମାନଙ୍କୁ ଉପରୋକ୍ତ ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାବଧାନ ଓ ସୁରକ୍ଷୀତ ରହିବାକୁ ଶୀକ୍ଷା ଦିଏ । ସାବଧାନ ହେବା ଓ ସୁରକ୍ଷାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ,ଦୃଷ୍ଟ ପ୍ରକୃତି ଲୋକଙ୍କଠାରୁ ଆତ୍ମରକ୍ଷା କରିବା ଓ ଅନ୍ୟ ନିର୍ବଳଙ୍କୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ।

ନଃ- ନଃ ଶୃଣ୍ୱେକାମିମାଂ ବାର୍ତ୍ତା ଜାଗୃତସ୍ତ୍ୱଂ ସଦା ଭବ ସପ୍ରମାଦଂ ନରଂ ନୂନଂ ହ୍ୟାକ୍ରାମନ୍ତି ବିପକ୍ଷିଣଃ ॥

ଏହା ଧ୍ୟାନପୂର୍ବକ ଶୁଣ ଯେ ସର୍ବଦା ସାବଧାନ ରହିବା ଉଚିତ ନ ହେଲେ ଶତ୍ରୁଗଣ ଆକ୍ରମଣ କରିଦେବାର ସନ୍ତାବନା ଅଛି । ଅସାବଧାନ ରହିବା, ଆଳସ୍ୟ ଓ ଅଦୂରଦର୍ଶିତା ଏପରି ଏକ ଭୂଲ ଅଟେ ଯାହାର ପରିଣାମ ସ୍ୱରୂପ ଅନେକ ପ୍ରକାର ଆପଦ ବିପଦ ଦେଖା ଦେଇଥାଏ । ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟରକ୍ଷାରେ ଅସାବଧାନ ହେବା ଜନିତ, ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ରୋଗ ନିକଟରେ ହେଉ ବା ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆକ୍ରମଣ କରିଥାଏ ,ଧନସମ୍ପଦ ବିନିଯୋଗରେ ଅସାବଧାନତା ମନୁଷ୍ୟକୂ ଦେବାଳିଆ କରିଥାଏ, କାମ କ୍ରୋଧାଦି ଶତ୍ରୁ ପ୍ରତି ଅସାବଧନତା କେବେ ବି କୁବିଚାର ଓ କୁକର୍ମରେ ପକାଇଦେଇ ପାରେ ଓ ଛଳକପଟୀ ଠକ ଲୁଟେରା ଓ ସ୍ୱାର୍ଥପର ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଅସାବଧାନତା କେବେ ବି ହଇରାଣ କରି ଦେଇପାରିବ । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ସୁରକ୍ଷା ପ୍ରତି ଜାଗ୍ରତ ତଥା ପ୍ରଯଦ୍ୱଶୀଳ ରହିବା ଉଚିତ । ଜାଗ୍ରତ ଜୀବନ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବାକୁ ହେଲେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦୁଇଟି ଦିଗ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ

ଦେବାକୁହେବ । ନିଜର ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଆଗ୍ରହ ଓ ସମୟ ଅନୁସାରେ କାର୍ଯ୍ୟ ବିଭାଜନ ପନ୍ଥା ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ହେବ । ନଃ ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ମନୁଷ୍ୟ ଦେବୀଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ ଯେ ଦେବୀ ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିଜର ସୁରକ୍ଷା କରିବାର ଗୁଣ ଓ ସାବଧାନ ରହିବାର ଗୁଣ ପଦାନ କରନ୍ତୁ ।

*ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍* ଏହା ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ଏକୋଇଶି,ବାଇଶି,ତେଇଶି ଓ ଚବିଶ ଅକ୍ଷରର ସମଷି । ଏହି ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ ଦ୍ୱାରା ଭକ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କଠାରୁ , ଉଦାର ଦୂରଦର୍ଶିତା, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଓ ସତ୍ସଙ୍ଗ, ଆତ୍ମଜ୍ଜାନ ଓ ଆତ୍ମକଲ୍ୟାଣ, ସନ୍ତାନପ୍ରତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ସଦ୍ଗୁଣର ପ୍ରେରଣା ଭୀକ୍ଷା କରୁଛି ।

ପ୍ର - ପ୍ରକୃତ୍ୟାତୁ ଭବୋଦାରୋ ନାନୁଦାର କଦାଚନ ଚିନ୍ତୟୋଦାରଦୃଷ୍ଟୟୈବତେନ ଚିଙ୍ଗ ବିଶୁଦ୍ଧ୍ୟତି ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ନିଜେ ସ୍ୱଭାବରେ ଉଦାର ହୁଅ ଓ କେବେ ବି ଅନୁଦାର ହୁଅ ନାହିଁ । ସବୁକଥା ଦୂରଦୃଷ୍ଟିରେ ବିଚାର କର ଏପରି କଲେ ଚିତବୃତ୍ତି ପବିତ୍ର ହୁଏ । ନିଜର ଇଚ୍ଛା, ରୁଚି ମାନ୍ୟତା ଅନ୍ୟ ଉପରେ ଲଦିଦେବା,ନିଜର ସୀମିତ ଶୀକ୍ଷା ଦୀକ୍ଷା ସାହାଯ୍ୟରେ ଅନ୍ୟର ଯୋଗ୍ୟତା କଳନା କରିବା,ନିଜର କଥା ଓ ସ୍ୱାର୍ଥ ସର୍ବଦା ଚିନ୍ତାରେ ରଖିବା ଇତ୍ୟାଦି ଅନୁଦାରତାର ପ୍ରତୀକ । ଅନ୍ୟର ବିଚାର, ଯୁକ୍ତି, ସ୍ୱାର୍ଥ ଓ ପରିସ୍ଥିତି କୁ ବୁଝିବାପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଉଦାରତାର ପରିଚାୟକ । ତେଣୁ ଅନ୍ୟକୁ ନିଜର କରିବାପାଇଁ ଉଦାରତା ଏକ ଅକ୍ତୂତ ଗୁଣ । ସାମାଜିକ ସମୟ ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ଉଦାରତା ଗୁଣ ହେତୁ ଏକତା ରଜୁରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇଯିବେ । ଉଦାରତା ଏପରି ଏକ ଗୁଣ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟର ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ସର୍ବଜନ ଆଦୃତ

ହୋଏଥାଏ । ଉଦାରତା ପ୍ରେମଭାବର ନିଦର୍ଶନ । ପ୍ରେମଭାବରେ କେବେ ବି ସ୍ୱାର୍ଥ ନଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ଉଦାରତା ମନୁଷ୍ୟର ସ୍ୱଭାବ ହୋଇଯିବ ଅର୍ଥାତ୍ ତାର ଚେତନ ମନ ସହିତ ଅବଚେତନ ମନକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଦେବ , ସେତେବେଳେ ପିଲାଠାରୁ ବଡ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟେ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଯିବେ ଓ ସାମାଜିକ ପରିବେଶ ବଦଳିଯିବ । ଉଦାରତାର ବିପରିତ ଶବ୍ଦ ସଙ୍କୀର୍ଣ୍ଣତା ଯାହାଦ୍ୱାରା ମତଭେଦ ଓ ମନୋମାଳିନ୍ୟ ସୃଷ୍ଟିହୁଏ । ଉଦାରତା କେବଳ ସମ୍ପଦ ବିନିଯୋଗରେ ସୀମିତ ନୁହେ, ଏହା ମଧ୍ୟ ଧର୍ମଭାବରେ, ବ୍ୟବହାରରେ, ଅନ୍ୟର ଦୋଷ ଦୁର୍ବଳତା ଦେଖିବାରେ, ଆଶ୍ରୀତ ଜନ ପ୍ରତି ଦୟାପରବଶତା କ୍ଷେତ୍ରରେ ବି ଉଦାରତା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ଉଚିତ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ସ୍ଥିତିରେ ସମୟ କ୍ଷଣୀକ ଲାଭକୁ ସ୍ୱୀକାର କରି ଭବିଷ୍ୟତର ପରିଶାମ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ନ ଦେବା ହିଁ ଅଦୂରଦର୍ଶିତା । ଏହି ଅଦୂରଦର୍ଶିତା ଜାଲରେ ଛନ୍ଦି ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ,ଯଶ,ବିବେକ ଆଦି ସ୍ଥାୟୀ ଲାଭ ହରାଇଥାଏ । ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ରୋଗ,ଅକାଳ ମୃତ୍ୟୁ,ଦାରିଦ୍ର୍ୟୁ, ବଦନାମ, ଘୃଣା ଓ ଅଧୋଗତି ଲାଭ କରେ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ବର୍ତ୍ତମାନର ସାମାନ୍ୟ ତ୍ୟାଗ ଫଳରେ ଭବିଷ୍ୟତର ବହୁତ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ଦୂରଦର୍ଶିତାର ପରିଚାୟକ । ଦୂରଦର୍ଶିତା ସହିତ ଉଦାରତାର ଘନିଷ୍ଟ ସମ୍ପନ୍ଧ ରହିଛି । ଯଦି କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଭଲ ଭାବନାରେ କରା ଯାଇଥିବ ତାର ପରିଶାମ ଭବିଷ୍ୟତରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ରୂପରେ ଅବଶ୍ୟ ମିଳିବ । ଏହି କାମନାରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରି ,ମନୁଷ୍ୟ ମାତାଙ୍କ ପାଖରେ ସମର୍ପଣ କରି ଦେଲେ , ତାର ପରିଶାମ ଅବଶ୍ୟ ହିଁ ଉତ୍ତମ ହୋଇଥାଏ । ଉଦାର ମନୁଷ୍ୟ ନିକଟରେ କିଛି ବି ପରିସ୍ଥିତି, ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ରୂପେ ଉଭା ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ ।

# ଚୋ- ଚୋଦୟତ୍ୟେବ ସହଙ୍ଗୋ ଧିୟମସ୍ୟ ଫଳଂ ମହତ୍ ସ୍ପମତଃ ସଜନୈର୍ବିଦ୍ୱାନ୍ କୁଯ୍ୟାତ୍ ପର୍ଯ୍ୟାବୃତଂ ସଦା ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ସତ୍ସଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ଓ ବୁଦ୍ଧିର ବିକାଶ ଘଟେ । ସେଥିପାଇଁ ସର୍ବଦା ସତ୍ ପୁରୁଷର ସଙ୍ଗ କରିବା ଉଚିତ । ସତ୍ସଙ୍ଗର ଫଳ ମହାନ୍ । ସ୍ଥାନ, କାଳ, ପାତ୍ର, ପରିସ୍ଥିତି ଓ ବାତାବରଣର ପ୍ରଭାବ ମନୁଷ୍ୟ ମସ୍ତିଷ୍ଟ ଉପରେ ପଡିଥାଏ । ଯେଉଁମାନେ ନିଜର ଚାରିତ୍ରୀକ ଉନ୍ନତି କାମନା କରନ୍ତି ସେମାନେ ଭଲ ବାତାବରଣରେ ରହିବା,ଭଲ ଲୋକଙ୍କ ସହିତ ମିଶିବା ଓ ସମ୍ପର୍କ ରଖିବା , ସାଧୁ ସନ୍ଥଙ୍କ ସହିତ ମିଶିବା ଆଳାପ କରିବା ଓ ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ରଚିତ ଗ୍ରନ୍ଥ ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନର ବାର୍ୟଳତା ନଷ୍ଟହୁଏ, ଅନ୍ତଃକରଣ ପବିତ୍ର ରହେ ,ମନରୁ କୁଚିନ୍ତାର ପ୍ରଭାବ ଦୂରିଭୂତ ହୁଏ ଇତ୍ୟାଦି । ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ ମଧ୍ୟ ସତ୍ସଙ୍ଗ ର ଏକ ରୂପ । ସତ୍ସଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ,କିଛି ଉପଦେଶ କଣେ ସତ୍ ପୁରୁଷଙ୍କ ମୁଖରୁ ଶୁଣୁଥିବା ବେଳେ ସେହି ଉପଦେଶ କୌଣସି ଶାସ୍ତରୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରା ଯାଇଥାଏ । ତେଣୁ ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ସତ୍ସଙ୍ଗ ଦୁଇଟି ଯାକ ଗୋଟିଏ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ କରିଥାଏ ।

(ଦ) ଦର୍ଶନଆତ୍ମନଃ କୃତ୍ୱା ଜାନୀୟାଦାତ୍ମ ଗୌରବଂ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ତୁ ତଦାତ୍ମନଂ ପୂର୍ଣ୍ଣୋନ୍ନତି ପଥଂ ନୟେତ୍ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ଆତ୍ମାକୁ ଦର୍ଶନ କର,ଆତ୍ମାକୁ ଜାଣ, ଆତ୍ମାର ଗୌରବ ବା

ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣ କିଛି ବିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ରହିଥାଏ । ଶରୀର, ମନ ବୁଦ୍ଧି ବିଶ୍ୱାସ ଓ କ୍ରିୟା ପ୍ରଭୃତି ଦ୍ୱାରା ସଂଷ୍କଳିତ ହେଉଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟର କିଛି ବିଶ୍ୱାସ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମର ସଂୟାର ରୂପରେ ଆସିଥାଏ ଏବଂ ଅବଶିଷ୍ଟ ବିଶ୍ୱାସ ଏ ଜନ୍ମରେ ପିତା ମାତା, ପଡୋସୀ, ପରିବେଶ, ପରିସ୍ଥିତି ଓ ଘଟଣା ପ୍ରବାହ, ସଙ୍ଗଦୋଷ,ବିଭିନ୍ନ ପୁଞ୍ଚକ ପଠନ ଇତ୍ୟାଦିରୁ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇ ବୀଜ ରୂପରେ ମନୋଭୂମିରେ ଜମାଟ ବାହ୍ଧି ରହିଥାଏ । ଅହଂକାର ପ୍ରଧାନ ପ୍ରାଣୀ ହିସାବରେ, ମନୁଷ୍ୟ ମନର ଅହଂକାର ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ବୀଜ ସହିତ ସଂଲଗ୍ନ ହୋଇଗଲେ, 'ଅୟଂ ନିଜ ପଙ୍ଗ ବେଭି ' ମନୋଭାବ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ବୀଜ କେତେବେଳେ ମନ ଓ ଶରୀରକୁ ଉଚିତ ଦିଗରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ପ୍ରେରିତ କରେ ଓ କତେବେଳେ ବିପରିତ ବିଶ୍ୱାସୀଙ୍କ ପ୍ରତି ଘୃଣା, ବିରୋଧ ପ୍ରତି ପ୍ରେରିତ କରେ । ଏହିପରି ଜୀବନ କେବେ ନରକରୁ ସ୍ୱର୍ଗ ଓ କେବେ ସ୍ୱର୍ଗରୁ

-------ନ୍ଦର ପରିଶତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଆମକୁ ବିପରୀତଧର୍ମୀ ବିଶ୍ୱାସର ବୀଜକୁ ନରକରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଆମକୁ ବିପରୀତଧର୍ମୀ ବିଶ୍ୱାସର ବୀଜକୁ ମନୋଭୂମିରୁ ବାହାର କରିବାକୁ ହେବ ଓ ସତ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିବାକୁ ହେବ । ତେବେ ହିଁ ଆମେ ଆତ୍ମନିର୍ମାଣର ମନ୍ଦିରର ଦ୍ୱାର ଦେଶରେ ପଦାର୍ପଣ କରିପାରିବା ଓ ଆତ୍ରନିର୍ମାଣ କରି ପାରିବା ।

ମନୋଭୂମିରେ ସତ୍ୟ ବିଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରତିଷିତ କରି ସାରିଲା ପରେ ସହାନୁଭୂତି, ପ୍ରେମ,ଜଦାରତା, ସହନଶୀଳତା ଓ ନମ୍ରତା ଆଦି ଗୁଣରେ ମନୋଭୂମିକୁ ପବିତ୍ର କରିଦେବାକୁ ହେବ । ତେଣୁ ହେ କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ ମନୁଷ୍ୟ , ନିଜକୁ ଅଙ୍କାର ଚକ୍ରବ୍ୟୁହ ମଧ୍ୟରୁ ବାହାର କରି, ନିଜ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣକୁ ସୁଦୂରପ୍ରସାରୀ କର,ନିଜ ମନୋଭୂମିରେ ସେବା ମନୋଭାବ ପ୍ରତିଷିତ କରାଅ , ଘୃଣା, ବିରୋଧ , ଇର୍ଷା ,ଭେଦଭାବ, ସ୍ୱାର୍ଥପରତା ଓ ଶ୍ରେଷତା ଆଦି ଆସୁରୀ ପ୍ରବୃତି ସବୁ ନିୟାସନ କର, ଦେଖିବ ନିଜ ଭିତରେ ନମ୍ରତା, ଅପରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ସହାନୁଭୂତି,ପ୍ରେମଭାବ, ଦୟା, କ୍ଷମା ଆଦିର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଯାଇ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଚିନ୍ତାଧାରା ବିୟାର ଲାଭ କରିଛି । ଏହା ହିଁ ଆତ୍ୱନିର୍ମାଣ ବା ଆତ୍ୱକଲ୍ୟାଣ ।

# (ୟାତ୍) ଯା ଯାତସ୍ୟୋତ୍ତର ଦାୟିତ୍ୱ ନିବହନ୍ ଜୀବନେ ପିତା କୁପିତାପି ତଥା ପାପଃ କୁପୁତ୍ରୋईୟି ଯଥା ତତଃ ॥

ଅର୍ଥାତ୍ ପିତା ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ନିଜର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ଠିକ୍ ଭାବେ ନିର୍ବାହ କରିବା ଉଚିତ । ଯେପରି କୁପିତା ହେଉଛି ଜଣେ ପାପୀ ସେପରି କପୁତ୍ର ମଧ୍ୟ ଜଣେ ପାପୀ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ମନୁଷ୍ୟର କିଛି ବିଶ୍ୱାସ ପୂର୍ବ ଜନ୍ମର ସଂସ୍କାର ରୂପରେ ଆସିଥାଏ ଏବଂ ଅବଶିଷ୍ଟ ବିଶ୍ୱାସ ଏ ଜନ୍ମରେ ପିତା

ମାତା, ପଡୋସୀ, ପରିବେଶ, ପରିସ୍ଥିତି ଓ ଘଟଣା ପ୍ରବାହ, ସଙ୍ଗଦୋଷ,ବିଭିନ୍ ପୁଞ୍ଚକ ପଠନ ଇତ୍ୟାଦିରୁ ସଞ୍ଚାରିତ ହୋଇ ବୀଜ ବୃପରେ ମନୋଭୂମିରେ ଜମାଟ ବାନ୍ଧି ରହିଥାଏ । ଅନୁଶାସନ ତଥା ସାବଧାନତା ସହକାରେ ଧିରେ ଧିରେ ଏହି ବିଶ୍ୱାସ ସମୂହକୁ ପରିମାର୍ଜିତ କରିବାକୁ ହେବ । ମନୁଷ୍ୟର ଅସାବଧାନତା ହେତ୍ର ପୂତ୍,ଶିଷ୍ୟ,ସ୍ତୀ,ଭୃତ୍ୟ କୃସଂୟାରୀ, ଅବଜ୍ଞାକାରୀ ଓ ଅନୁଶାସନହୀନ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏହି ସବୁ ବଦ୍ଗୁଣ ସୁଧାରିବା, ପିତା,ଗୁରୁ,ପତି ଓ ଶାସକ ମାନଙ୍କ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ଅଟେ । ଅନୁଶାସନରେ ଶିଥିଳତା,ଅବାଟରେ ଯିବାର ପ୍ରତିରୋଧ ହୀନ ହେବା ଓ ନିୟନ୍ତ୍ରଣରେ ଅସାବଧାନତା ଦ୍ୱାରା ଅନେକ ପୂତ୍, ଶିଷ୍ୟ, ସ୍ତ୍ରୀ, ଭୃତ୍ୟ ବିଗିଡି ଯିବାର ସମ୍ଭାବନା ରହିଛି । ଏହାର ଅର୍ଥ ଏହା ନୁହେଁ ଯେ ପୁତ୍ର, ଶିଷ୍ୟ, ସ୍ତ୍ରୀ, ଭୃତ୍ୟ ପଭ୍ତିଙ୍କ ସ୍ୱସଂୟାରୀ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଅନୁଶାସନ କଠୋର କରିବାକୁ ପଡିବ । କଠୋରତା ସହିତ ସେହ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହାନୃଭୃତି ସଦୁପଦେଶ କ୍ଷମା ଓ ଦୟା ଆଦି ଆଚରଣ ଅନୁଶାସନର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେବା ଉଚିତ । ଯେହେତୁ ନିଜର ଏହିସବ ଆଚରଣର ପଭାବ ସେମାନଙ୍କ ଉପରେ ପଡିବାର ସୟାବନା ଥାଏ ତେଣ ଅନଶାସିତମାନେ ଅନଭବ କରିବା ଉଚିତ ଯେ ଶାସକର ମନୋଭାବ କେବଳ ସେମାନଙ୍କୁ ସଦ୍ଗୁଣ ଭୃଷିତ କରିବା ପାଇଁ । ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରରାତନ ଅନୁଶାସକମାନେ ସେହ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହାନୃଭୃତି ସଦୁପଦେଶ କ୍ଷମା ଓ ଦୟା ଆଦି ଆଚରଣ ସହିତ ଶାମ ଦାନ ଭେଦ ଦଣ ଆଦି ଚାରି ନୀତି ଅନୁସରଣ କରୁଥିଲେ ।

କୌଣସି ସନ୍ତାନକୁ ଜନ୍ମଦେବା ପୂର୍ବରୁ ଚିନ୍ତା କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେ ପ୍ରକୃତରେ କ'ଣ ପୁତ୍ର ବା କନ୍ୟା ଦରକାର ? ତାହାର ପାଳନ ପୋଷଣ,ଶୀକ୍ଷାକ୍ଷେତ୍ରରେ ବ୍ୟୟକରିବାକୁ ସୟଳ ଅଛି କି ନାହିଁ ? ଏହା ଉପରେ ସନ୍ତାନ କାମନା ନିର୍ଭର କରେ । ପଶୁ ପକ୍ଷୀଙ୍କ ପରି ଜନୁ ଦେଇ ଯଥା ତଥା ଛାଡିଦେଲେ ଚଳିବନାହିଁ । ତାହାର ପାଳନ ପୋଷଣ କରିବା,ଶୀକ୍ଷା ଦେବା, ସଂଷ୍କାର ଦେବା, ସ୍ୱଭାବ ଓ ଚରିତ୍ର ଗଠନ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ବହନ କରିବାକୁ ସମୟ, ଶକ୍ତି ,ଅର୍ଥ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପୁନଃ ଯଦି ସଂଯୋଗ ବଶରେ ଏକ ଦୃଷ୍ଟ ପ୍ରକୃତିର ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ନେଲା ତେବେ ମନୁଷ୍ୟର ମରଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିୟାର ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ହିତୋପଦେଶରେ କହା ଯାଇଛି :-

> ଅଜାତ ମୃତ ମୂର୍ଖାଣାଂ ବରଂ ଆଦ୍ୟୋ ନଚାନ୍ତିମ ସକୃତ୍ ଦୁଃଖକରାବାଦ୍ୟାବନ୍ତିମୟୁ ପଦେ ପଦେ ॥

ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ନ ହୋଇଥିବା , ଜନ୍ମହୋଇ ମୃତ ହୋଇଥିବା କିୟା ଜନ୍ମହୋଇ ମୂର୍ଖହୋଇଥିବା ତିନି ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରୁ , ପ୍ରଥମ ଦୂଇ ଅବସ୍ଥା ମନୁଷ୍ୟକୂ ଥରେ ମାତ୍ର ଦୁଃଖ ଦେଇଥାଏ ମାତ୍ର ଅନ୍ତିମ ଅବସ୍ଥା ଜୀବନର ପଦେ ପଦେ ଦୁଃଖ ଦେଇଥାଏ । ମୂର୍ଖ କହିଲେ କେବଳ ୟୁଲ କଲେଜର ଅଶୀକ୍ଷିତକୁ ବୁଝାଇ ନଥାଏ । ଯାହାର ବିଦ୍ୟାଳୟ ଶୀକ୍ଷା ସହିତ , ସୁସଂସ୍କାର ,ସୁସ୍ୱଭାବ , ସୁଚରିତ୍ର ଆଦିର ଅଭାବ ଥାଏ ତାକୁ ମୂର୍ଖ କହିଥାନ୍ତି । ଏହିପରି ମୂର୍ଖ ସନ୍ତାନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ତା ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ସକଳ ପକାର ଦୃଃଖ ଦେଇଥାଏ ।

ତେଣୁ ସାଧାରଣତଃ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ଗୋଟିଏ ସୁସନ୍ତାନ କାମନା କରେ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ପିତାମାତା ବୁଝିବା ଉଚିତ ଯେ ସେମାନେ ଯାହା ବି ଆଚରଣ କରିବେ, ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ସନ୍ତାନ ତାହା ହିଁ ଅନୁକରଣ କରିବେ । ତେଣୁ ସନ୍ତାନକୁ ଯେଉଁ ମାର୍ଗରେ ତିଆର କରିବାକୁ ଚାହିଁବେ ନିଜକୁ ସେହି ହିସାବରେ ତିଆର କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ଦେବତା ପୂଜନ କରି ଦେବତାଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ

କରିବାକୁ ହେଲେ ନିଜକୁ ଦେବୋପମ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଏଥିପାଇଁ ପ୍ରେତ୍ୟକ ମନୁଷ୍ୟ ଆତ୍ମନିର୍ମାଣ ତଥା ଯୁଗନିର୍ମାଣ କରିବାକୁ ଏକ ସୁସନ୍ତାନ କାମନାରେ ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପାର୍ଥନା କରିବା ଉଚିତ ।

### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ପାଇଁ ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରସ୍ତୁତି ॥

ବିଭିନ୍ନ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା ଆରାଧନା, ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା, ମନ୍ତ୍ର ସାଧନା ଓ ଜପାଦି ପୁରଣ୍ଟରଣ ବିଧାନ ଇତ୍ୟାଦି ପାଇଁ ବୈଦୀକ କର୍ମକାଣ୍ଡ ବର୍ଣ୍ଣିତ କେତେକ ନିୟମ ପାଳନ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ପୁନଃ ପୂଜା ଅନୁଷାନ ପାଇଁ କେତେକ ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରସ୍ତୁତି ମଧ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ତଥା ପୂଜା ଅନୁଷାନ ପାଇଁ କେତେକ ନିୟମ ସହିତ ପ୍ରାକ୍ ପ୍ରସ୍ତୁତିର ବିଧାନ ମଧ୍ୟ ପର୍ଣ୍ଣିତମାନେ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ମନରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସଭାବ, ସାଭ୍ସିକଭାବ, ନିର୍ମଳତା ତଥା ଶୁଦ୍ଧମନର ଜାଗରଣ ପାଇଁ ସାଧନା-ପୂର୍ବ ପ୍ରସ୍ତୁତିର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ତନ୍ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ କେତେକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ନିୟମ ବିଶ୍ୱ ଗାୟତ୍ରୀ ପରିବାର ଅନୁମୋଦନ କରିଛନ୍ତି ତାହା ନିମ୍ବରେ ପ୍ରଦ୍ର ହେଲା ।

- ୧ ସ୍ନାନ ଦ୍ୱାରା ଶରୀର ଶୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ହେବ । ଦେହ ଖରାପ ହେତୁ , ଋତୁ ପ୍ରତିକୁଳତା ହେତୁ ସ୍ମାନାଦି ଶୁଦ୍ଧି ନ ହୋଇ ପାରିଲେ ହାତ ପାଦ ଧୋଇ ବା ଓଦା ଗାମୁଛାରେ ପୋଛି ହୋଇ ଶରୀର ଶୁଦ୍ଧ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୨ ପୂଜାରେ ଉତ୍ତରୀ ବ୍ୟବହାର କରିବା ବିଧାନ ଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଗ୍ରୀଷ୍ମ ବା ଶୀତ ଉଭୟ କାଳରେ ଶରୀର ଉପରେ ବସ୍ତ ରହିବା ଉଚିତ ।

------ଶୀତକାଳରେ ଶରୀର ଉପରେ କମଳ ରଖିଲେ ଶୀତ ବିଚଳୀତ ମନକୁ ସ୍ଥିର କରି ଦେବ ।

- ୩- ସାଧନା ଅନୁଷାନ ପାଇଁ ଶୁଦ୍ଧ ପବନ ମିଳୁଥିବା ଖୋଲା ସ୍ଥାନ ନିରୁପଣ କରିବା ଉଚିତ । ନିକାଞ୍ଚନ ବଗିଚା, ନଦୀ କିୟା କୌଣସି ଜଳାଶୟର କୁଳ, ଦେବ ମନ୍ଦିର ଇତ୍ୟାଦି କୌଣସି ଶାନ୍ତ ପରିବେଶ ସ୍ଥାନରେ ସାଧନା କରିବା ଉଚିତ । ଯଦି ଏପରି ସ୍ଥାନ ନ ମିଳିଲା ତେବେ ଗୃହର କୌଣସି ଏକ ନିଭୃତ ସ୍ଥାନ ଓ ଶାନ୍ତ ବାତାବରଣର ସ୍ଥାନ ନିରୁପଣ କରିବା ବିଧେୟ ।
- ୪- ଶୁଦ୍ଧ ଶୁଷ୍କ ନୁତନ ଅଥବା ଧୂଆ ବସ୍ତ ପରିଧାନ କରିବା ଉଚିତ । ୫- ପୂଜାରେ ବସିବାର ଶୈଳୀ ଏପରି ହେବା ଉଚିତ ଯେପରି ଅଧିକ ସମୟ ବସିଲେ କଷ୍ଟ ହେଉ ନ ଥିବ । ବସିବାରେ କଷ୍ଟ ହେଲେ ମନ ସର୍ବଦା କଷ୍ଟ ଯୋଗୁ ଆନ୍ଦୋଳୀତ ରହିବା ଫଳରେ ସାଧନାର ନିଷ୍ଠାରେ ବ୍ୟାଘାତ ହୋଇପାରେ । ସେଥିପାଇଁ ପଦ୍ୱାସନ ନ କରି ପାରିଲେ ସୁଖାସନ କରି ପାରିବେ ।
- ୬- ତଥାପି ବସିବାରେ କଷ୍ଟ ହେଲେ ଗୋଡ ଦୁଇଟିର ତଳ ଉପର କରା ଯାଇ ପାରେ ।
- ୭- ମଳମୂତ୍ର ବେଗ ସଦୃଶ କୌଣସି ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କର୍ମପାଇଁ ଯଦି ସାଧନା ସାମୟୀକ ସ୍ଥଗିତ ରଖିବାକୁ ପଡେ ତାହା କରାଯାଇ ପାରେ । ତା ପରେ ହାତମୁହଁ ତଥା ପାଦ ଧୋଇ ପୁଣିଥରେ ସାଧନା ଆରୟ କରିବାକୁ ହେବ । ତଥାପି ଯଦି ସାଧନାରେ ବ୍ୟାଘାତ ଘଟିଲା ତେବେ ତା ପାଇଁ ପ୍ରାୟଷ୍ଟିତ ସ୍ୱରୁପ ଏକମାଳା ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୮- ଶିର, ଗ୍ରୀବା ଓ ମେରୁଦଣ ଏକ ରେଖାରେ ସିଧାରଖି ଆସନରେ ବସିବା ଉଚିତ କାରଣ ଏପରି ବସିଲେ ସୁଶୁମ୍ବା ନାଡିରେ ପାଣର ଗମନା

ଗମନରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି ହେବ ନାହିଁ ।

୯- ମାର୍ବଲ କି ଟାଇଲ୍ ଚଟାଣ ହେଲେ ବି ,ଆସନ ନ ଥାଇ ଖାଲି ଚଟାଣ ଉପରେ ବସିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । କାରଣ ଆସନରେ ବସିଥିବା ହେତୁ ସାଧନା ସମୟରେ ଶରୀରରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ବିଦ୍ୟୁତଶକ୍ତି ଧାରା ମାଟିକୁ ଚାଲି ନ ଯାଇ ଶରୀରରେ ସ୍ଥିର ରହିବ । ସେଥିପାଇଁ ଗୀତା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶାସ୍ତ୍ରରେ ଆସନ ପ୍ରକ୍ରୀୟା ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଯାଇଛି । ଘାସ ତଥା ପତ୍ର ନିର୍ମିତ ଆସନ ଯଥା କୁଶାସନ,ଝୋଟରସି ନିର୍ମିତ ଆସନର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରା ଯାଇଛି । ଏ ସମୟ ଅଭାବରେ କାର୍ପାସ ସୂତା ନିର୍ମିତ ଆସନ କରା ଯାଇପାରେ । ଉଲ୍ କିୟା କମଳର ଆସନ ତାନ୍ତ୍ରୀକ ପ୍ରୟୋଗରେ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇଥାଏ ।

୧୦- ଜପ ସଂଖ୍ୟା ନିର୍ଭୁଲ କରିବା ପାଇଁ ଜପମାଳା ସ୍ଥିର କରିବା ଉଚିତ । ଏଥିପାଇଁ ତୁଳସୀ ବା ଚନ୍ଦନ ମାଳା ପ୍ରଶଞ୍ଚ । ମାତ୍ର ତୁଳସୀ ଓ ଲାଲ ଚନ୍ଦନ ଅଥବା ଶଙ୍ଖମାଳା ମାତାଙ୍କ ତାନ୍ତ୍ରୀକ ପ୍ରୟୋଗରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ । ଅଳ୍ପ ସଂଖ୍ୟକ ଜପରେ କେହି କେହି କରମାଳା ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି । କରମାଳା ବ୍ୟବହାରରେ ଜପ ଅନାମିକା ମଧ୍ୟମ ପବରୁ ଆରୟ ହେବ । ତା ପରେ କ୍ରମ ଅନୁସାରେ ଅନାମିକାର ମୂଳ ପବ ,କନିଷାର ମୂଳ ମଧ୍ୟମ ଓ ଅଗ୍ର ପବ , ଅନାମିକାର ଅଗ୍ର ପବ, ମଧ୍ୟମାର ଅଗ୍ର ପବ ଓ ତର୍ଜନିର ଅଗ୍ର ମଧ୍ୟମ ଓ ମୂଳ ପବ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଏ । ଏହିପରି କ୍ରମରେ ଥରେ କରମାଳା ବ୍ୟବହାରରେ ଜପ କଲେ ତାହା ଦଶ ସଂଖ୍ୟା ହୋଇଥାଏ । ୧୦୮ ସଂଖ୍ୟକ ଜପରେ ଦଶଥର କରମାଳା ଶେଷକରି ଏକାଦଶ ମାଳାରେ ତର୍ଜନିର ଅଗ୍ର ପବରେ ଜପ ଶେଷ ହୋଇଥାଏ । ୧୧- ସୂଯ୍ୟୋଦ୍ୟର ଦୁଇଘଣ୍ଟା ପୂର୍ବରୁ ଓ ସୂଯ୍ୟାହ୍ରର ଏକଘଣ୍ଟା ପରେ ଜପ କରିବା ବିଧାୟ । ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ରାତ୍ରୀର ଅନ୍ୟ ଭାଗରେ ମଧ୍ୟ ଜପ କରା

ଯାଇପାରେ । ମାତ୍ର ବାମମାର୍ଗୀ ତାନ୍ତ୍ରୀକ ସାଧନାରେ ରାତ୍ର ୧୨ ଘଣ୍ଟା ସମୟରେ ଜପ କରା ଯାଇଥାଏ ।

- ୧୨- ପ୍ରାତକାଳ ସାଧନାରେ ପୂର୍ବକୁ ମୁଖକରି ଓ ଶାଙ୍ଷକାଳ ସାଧନାରେ ପର୍ଷ୍ଟିମକୁ ମୁଖ କରି ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । କାରଣ ସବିତାଙ୍କ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ସାଧକଙ୍କ ମୁଖ ହେବା ଉଚିତ ।
- ୧୩- ପଞିତମାନେ କହିଛନ୍ତି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ଚାରିଟି କର୍ମ ଉପରେ ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହେବ । (ଅ) ମନ ଓ ଚିଉ ସର୍ବଦା ଏକାଗ୍ର ରହିବା ଉଚିତ । ଯଦି ମନ ବିଚଳିତ ରହେ ତେବେ ମାତାଙ୍କ ସୁନ୍ଦର ଛବି ଆଖି ଆଗରେ ରଖି ମନ ନିବଦ୍ଧ କରିବାକୁ ହେବ । (ବ) ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ରୂପକ ସାଧକର ଦୁଇ ହୟ ସାହାଯ୍ୟରେ ମାତାଙ୍କ ପଦ ଯୁଗଳକୁ ଦୃଢଭାବରେ ଧରି ରଖିବାକୁ ହେବ । (ସା) ନିରୁସ୍ତାହତା, ମନ ଉତ୍ପିତନ, ନିରସ ମନା ହେବା,ଶିଘ୍ର ସିଦ୍ଧ ନ ହେବା ଜନିତ ଦୁଣ୍ଟିନ୍ତା ରଖିବା ଓ ଅସୁସ୍ଥତା ପ୍ରଭୃତି ସାଧନ ମାର୍ଗର ପ୍ରତିବନ୍ଧକ । ଏ ପ୍ରକାର ପ୍ରତି ବନ୍ଧକକୁ ପ୍ରତିହତ କରି ସାଧନ ମାର୍ଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଉଚିତ । (ଦ) ନିରନ୍ତର ନିୟମାନୁସାରେ ସାଧନାର ପ୍ରୟାସ ରହିବା ଉଚିତ । ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କର୍ମପାଇଁ ସାଧନା ବନ୍ଦ କରିବାକୁ ହେଲେ ବି ସାଧନାରେ ନିଷା ରଖିବା ଉଚିତ । ନିତ୍ୟତା, ସମୟାନୁବର୍ତ୍ତିତା ସର୍ବଦା ଅପରିବର୍ତ୍ତିତ ରଖିବା ଉଚିତ ।
- ୧୪- ଅତି କମରେ ଏକମାଳା ବା ୧୦୮ ବାର ଜପ କରିବା ଉଚିତ । ଅଧିକନ୍ତୁ ନ ଦୋଷାୟ । ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କାରଣରୁ ଯଦି ଜପ ୧୦୮ ବାର କରିବା ସମ୍ଭବ ନ ହୋଇ ପାରିଲା ତେବେ ଦଶଧା ଜପ କରିବା ବିଧେୟ ।
- ୧୫- ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧନାରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ଆବଶ୍ୟକ । କୌଣସି ସଦାଚାରୀ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ସାଧନାରେ ଗୁରୁ ରୂପେ ବରଣ କରିବା ଉଚିତ । ଯେପରି ଜଣେ

ଡାକ୍ତରର ରୋଗ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ଆଉ ଜଣେ ଡାକ୍ତର ଉପଯୁକ୍ତ ଚିକିସା ବତାଇ ଥାଏ । ସେହିପରି ଜଣେ ସାଧକ ଯେତେ ସାଧନା ପଦ୍ଧତି ଜାଣି ଥିଲେ ବି ,ତାର ସମୟ ଆବଶ୍ୟକତା ପୁରଣ ପାଇଁ ତଥା ତା ପାଇଁ କି ପ୍ରକାର ସାଧନା ପଦ୍ଧତିର ଆବଶ୍ୟକ, ତାହା ସ୍ଥିର କରିବା ପାଇଁ , ଜଣେ ସାଧନା ଗୁରୁର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନିଚାର୍ଯ୍ୟ ।

- ୧୬- ପୂଜା ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଫୁଲର ଅଭାବ ହେଲେ ଅରୁଆ ଚାଉଳ ସହିତ କୋରା ନାରିକେଳ ମିଶାଇ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇପାରେ । ରଙ୍ଗିନ ଫୁଲ ଅଭାବରେ ଅରୁଆ ଚାଉଳକୁ ହଳଦୀ , କେଶର, ଗେରୁ ତଥା ମେହେନ୍ଦୀରେ ରଙ୍ଗିନ କରାଯାଇ ପାରିବ ।
- ୧୭- ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କାରଣରୁ ଯଦି ସାଧନା କୌଣସି ଦିନ ୟଗିତ ରଖିବାକୁ ହୁଏ ତେବେ ତା ପରଦିନ ସାଧନା ପୂନଃ ଆରୟ କରି ଦଣ୍ଡ ସ୍ୱରୂପ ଏକମାଳା ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୧୮- ସାଧନା ଆରୟ ହୋଇଗଲା ପରେ ଯଦି ସୁତକ କି ମୃତକ ପରି ଅଶୌଚ ଜନିତ ସାଧନା କିଛି ଦିନ ପାଇଁ ୟଗିତ କରିବାକୁ ପଡେ ତେବେ ପୁର୍ଣ୍ଣ ଶୌଚପରେ ଯେଉଁଠାରେ ସାଧନା ବନ୍ଦଥିଲା ସେହିଠାରୁ ପୁନର୍ବାର ଆରୟ କରି ବାକୁ ହେବ ଓ ପ୍ରାୟଣ୍ଟିତ ସ୍ୱରୂପ ୧୦୦୦ ମନ୍ତ୍ର ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ୧୯- କୌଣସି ଦୀର୍ଘ ଭ୍ରମଣ ଜନିତ ହେଉ କିୟା ବ୍ୟାଧିଗ୍ରସ୍ଥ ହେଲେ କିୟା ବ୍ୟାଧିଗ୍ରସ୍ଥ ବ୍ୟକ୍ତିର ସେବାରେ ନିୟୋଜୀତ ହେତୁ ସ୍ନାନାଦି ଶୌଚର ସୁବିଧା ନଥାଏ ତେବେ ବିଛଣାରେ ଶୋଇ ଶୋଇ ହେଉ କି ରାୟାରେ ଚାଲି ଚାଲି ହେଉ

ମାନସିକ ଜପ କରା ଯାଇପାରେ ।

.....

୨୦- ସାଧକର ଆହାର ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣୀ ,ସହଜରେ ହଜମ ହୋଇ ପାରୁଥିବ, ତାଜାଖାଦ୍ୟ ଓ ପବିତ୍ର ହୟରେ ରନ୍ଧନ ହୋଇଥିବା ଉଚିତ । ଅଧିକ ମସଲାଯୁକ୍ତ, ବାସୀ , ଦୁର୍ଗନ୍ଧଯୁକ୍ତ, ଆମିଷ, ଅଭକ୍ଷ, ନିଶାସକ୍ତ କରୁଥିବା, ଅନ୍ୟାୟ ଉପାର୍ଚ୍ଚିତ ତଥା ଅନୀତି ପରାୟଣ ବ୍ୟକ୍ତିଦ୍ୱାରା ରନ୍ଧନ ହୋଇଥିବା ଖାଦ୍ୟ ଖାଇବା ଉଚିତ ନିହେଁ।

- ୨୧- ବ୍ୟବହାର ଯେତେ ନିଷ୍କପଟ, ନିରହଂକାର, ଧର୍ମସଙ୍ଗତ, ସରଳ, ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ତଥା ସାତ୍ତ୍ୱିକ ହୋଇ ପାରିବ ସେତେ ଉତ୍ତମ । ଦିନରେ ଶୋଇବା, ରାତିରେ ଅଧିକ ଜାଗରଣ, ସିନେମା ତଥା ରଙ୍ଗରଙ୍ଗିଲା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଦେଖିବା, ପରନିହା, ପରଛିଦ୍ର ଅନ୍ୱେଷଣ, ଦୁରାଚାର, ଇର୍ଷା , ନିଷ୍ଟୁରତା, ଆଳସ୍ୟ ପ୍ରମାଦ ଆଦି ଦୁର୍ଗୁଣକୁ ଯେତେଶିଘ୍ ତ୍ୟାଗ କରାଯାଇ ପାରିବ ସେତେ ଉତ୍ତମ ।
- ୨୨- ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ତ ସର୍ବୋକୃଷ୍ଟ, ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ ଚାଲୁଥିବା ସମୟରେ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ସର୍ବାଦୌ ବାଞ୍ଚନୀୟ ।
- ୨୩- ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ ଯେତେ ଦିନ ଲାଗିବ ସେ ମଧ୍ୟରେ କିଛି ବିଶେଷ ନିୟମ ପାଳନ କରିବାକୁ ହେବ । (୧) ଦାଢି ବ୍ୟତୀତ ଚୁଳ କାଟିବା ଅନୁଚିତ, ଦାଢି କେବଳ ନିଜ ହାତରେ କାଟିବା ଉଚିତ ।(୨) ଭୂମିରେ ଶୟନ କରିବା ଉଚିତ ।(୩) ଖାଲି ପାଦରେ ଚଲାବୁଲା ନ କରି କଠଉ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ପାଦୁକା ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।(୪) ଦିନରେ ଥରେ ଅନ୍ନାହାର ଓ ଥରେ ଫଳାହାର କରିବା ଉଚିତ ।(୫)ନିଜର ପୂଜା ବସ୍ତ ଅନ୍ୟକେହି ସ୍ପର୍ଶ କରିବା ଉଚିତ ନହେଁ।
- 9୪- ଏକାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଜପ କରୁଥିଲେ ମାଳା ଖୋଲା ରଖି ପାରିବେ କିୟା ଲୋକ ଚଳ ପ୍ରଚଳ କରୁଥିବା ସ୍ଥାନ ହୋଇଥିଲେ କପଡାରେ ଢାଙ୍କି ବା ଗୋମୁଖର

ସାହାଯ୍ୟ ନେବା ଉଚିତ ।

- 9% ମାଳା ଜପ କରିବା ସମୟରେ ସୁମେରୁ ମାଳା ଉଲ୍ଲଙ୍ଘନ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଗୋଟିଏ ମାଳା ଜପ ସରିଗଲାପରେ ସୁମେରୁ ମାଳାକୁ ମୟକ ଓ ନେତ୍ରରେ ସ୍ପର୍ଶ କରାଇ ସୁମେରୁ ମାଳା ଠାରୁ ବିପରିତ ଦିଗରେ ଜପ ଫେରାଇବାକୁ ହେବ ।
- ୨୬- ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଉପରାନ୍ତ ,ବଳକା ରହିଥିବା ଅକ୍ଷତ,ଫୁଲ,ଫଳ, ଧୁପ , ନୈବିଦ୍ୟ,ଅଧାଜଳା ବତୀ,ଜଳ କୌଣସି ତୀର୍ଥ, ନଦୀ, ଜଳାଶୟ,ଧାନବିଲ ଇତ୍ୟାଦି ପବିତ୍ର ସ୍ଥାନରେ ବିସର୍ଜନ କରିଦେବା ଉଚିତ । ବଳକା ଜଳକୁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଅର୍ଘ୍ୟ ଦାନ କରିଦେବେ ଓ ପ୍ରସାଦ ପିଲାଙ୍କୁ ବାୟିଦେବେ ।
- ୨୭- ବେଦୋକ୍ତ ରିତି ଯୁକ୍ତ ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗି କ୍ରିୟା ଓ ତନ୍ତୋକ୍ତ ରିତି ଯୁକ୍ତ ବାମମାର୍ଗି କ୍ରିୟା ପରସ୍କର ପୃଥକ । ଏଥିରେ କଠୋର କର୍ମକାଣ୍ଡର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଯୌଗିକ ରିତିଯୁକ୍ତ ଯୋଗମାର୍ଗି କ୍ରିୟାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନ କରିବାରେ କୌଣସି କଠୋର କର୍ମକାଣ୍ଡର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଗାୟତ୍ରୀ ଶାପବିମୋଚନ, କବଚ,ଅର୍ଗଳ, କୀଳକ, ମୁଦ୍ରା, ଓ ଅଙ୍ଗନ୍ୟାସ ଇତ୍ୟାଦି କଠୋର କର୍ମକାଣ୍ଡ କେବଳ ତନ୍ତ୍ରସାଧନା ବାମମାର୍ଗି କିୟାରେ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ ।
- ୨୮- ସମଞ୍ଚେ ବେଦମନ୍ତ ସ୍ୱର ସହିତ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ସାଧନା ଯଦି ସ୍ୱର ସହିତ ନ ହୋଇ ପାରିଲା ତେବେ ଏପରି ଜପ ମଧ୍ୟ କରାଯାଇପାରେ ଯେପରି କଣ୍ଠରୁ ଶବ୍ଦ ନିର୍ଗତ ହେବ,ଓଠ ହଲିବ ମାତ୍ର ପାଖରେ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସମ୍ଭ ଶୁଣି ପାରୁ ନ ଥିବେ । ଏପରି ଜପ ସ୍ୱର ବିମୁକ୍ତ ହେଲେ ବି ବାଧା ନାହିଁ ।

୨୯- ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଲୋକ ବିଭିନ୍ନ ସାଧନା ବିଧି ଅନୁସରଣ କରିଥାନ୍ତି । ନିଜର ସାଧନା ବିଧିରେ ସନ୍ଦେହ କି ଭ୍ରମ ସୃଷ୍ଟି ନ କରିବାପାଇଁ କାହା ସହିତ ବିଧି ବିଧାନ ସୟନ୍ଧରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । କାରଣ ବିଧି ବିଧାନରେ ଭ୍ରମ ବା ସନ୍ଦେହ ସୃଷ୍ଟିହେଲେ ତାର ମାର୍ଚ୍ଚନାର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ସାଧନା ଗୁରୁଙ୍କର । ତେଣୁ ବିଧିର ଭ୍ରମ ହେଲେ କେବଳ ଗୁରୁଙ୍କ ସହିତ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇପାରେ । ୩୦- ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ ମାତାଙ୍କ ଚରଣବନ୍ଦନ ସଦୃଶ ଓ ଏହା କେବେ ବି ନିଷ୍ଟଳ ଯାଇ ନ ଥାଏ । ଜପ ବା ସାଧନାରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ତୃଟି ହେଲେ ଏହା କ୍ଷତି କାରକ ନୁହେଁ କି ଓଲଟା ଫଳ ଦିଏ ନାହିଁ । ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ସାଧନାରେ କିଛି ବି ଭୁଲ ତୃଟିର କ୍ଷମା ନାହିଁ , ଏହା କ୍ଷତି କାରକ ହୋଇଥାଏ । ୩୦- ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ନିଜେ ତ କରିପାରିବେ ମାତ୍ର ନିଜର ପ୍ରୀୟଜନ , ବନ୍ଧୁ,

୩୦- ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ନିଜେ ତ କରିପାରିବେ ମାତ୍ର ନିଜର ପ୍ରୀୟଜନ , ବନ୍ଧୁ , ମିତ୍ର , କୁଟୁୟ ଲୋକ ଆଦି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାର ଉପକାରିତା ସମନ୍ଧରେ ବୁଝାଇ ସାଧନାରତ ହେବାକୁ ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଦେବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟ ସ୍ଥାନରେ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ପୂଜା ପରେ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ବଣ୍ଟନ କରିବା ଉଚିତ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରତ ହେବାକୁ ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଦେବା ହିଁ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ବଣ୍ଟନ କରିବା ସଦୃଶ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମାତାଙ୍କ ମହିମା ପ୍ରସାର ଲାଭ କରିବ ଓ ଧିରେ ଧିରେ ସକଳ ଜୀବଗଣ ତଥା ଜଗତ ମାତାଙ୍କ ଗୁଣ ଗାନରେ ମୁଖରିତ ହୋଇ ଉଠିବ ।

#### ॥ ତପଷ୍ଟମ୍ଧ୍ୟା ॥

ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ଜନ୍ମ-ଜନ୍ନାନ୍ତରର ଗଚ୍ଛିତ ପାରନ୍ଧ ପାପରାଶିର ପୂଭାବ ଥାଏ ଓ ତା ସହିତ ଏ ଜନ୍ୱରେ , ଭଲବଶତଃ ହେଉ ,ବା ଅଜ୍ଞାନତା ବଶତଃ ହେଉ ,ବା ଅବସ୍ଥାଚକ୍ରେ ପଡି ବାଧ୍ୟ ବଶତଃ ହେଉ, ବା ଅଙ୍କାର ବଶତଃ ଯେଉଁ ପାପ ଅର୍ଜିତ ହୋଇଥାଏ ,ତାହାର ପଭାବ ମଧ୍ୟ ଥାଏ । ମାତ୍ର ପଞ୍ଚିତ ମାନେ କହିଯାଇଛନ୍ତି ଯେ ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ଆଚରଣ , ମନରେ ଅନୃତାପ ଓ ଏପରି ନକରିବାର ପତିଜ୍ଞା ରୂପକ ଅଗ୍ରିରେ ଏହିସବୃ ପାପ ରାଶି ଜଳି ପାଉଁଶ ହୋଇଯାଏ । ତପଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ଆଚରଣରେ ସାଧକର ଏହିସବ ପାପରାଶି ତ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ, ତା ସହିତ ସାଧକର ଅନ୍ତଃକରଣ ନିର୍ମଳ ହୋଇଯାଏ ଓ ସମୟ ପାପର କୌଣସି ଛାୟା, ମାନସିକ ବିକତି ଓ ତତ ଜନିତ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପରିଣାମ ବି ରହି ନ ଥାଏ । ତା ପରିବର୍ତ୍ତେ ସମଗ୍ ଶରୀରରେ ଏକ ସାଭ୍ୱିକ ଅଗ୍ନିର ଜ୍ୱଳନ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଯାଏ । ଏହାକୁ ଦୈବୀ ଅଗ୍ନି, ତପୋବଳ ବା ଆତୃବଳ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ଫଳରେ ଅନ୍ତଃକରଣ ପବିତ୍ ହେବା ସହିତ ଅନ୍ତରର ସମୟ ଶୁପ୍ତ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ, ଦିବ୍ୟ ଭାବନା ପରିପ୍ରକାଶ ହୁଏ, ସାହସୀକତା, ଧୈର୍ଯ୍ୟ , ଉସାହ ଓ ଦୂରଦର୍ଶିତା ଆଦି ସଦ୍ପଣ ପ୍ରକାଶିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଯେପରି ଅଗ୍ରିରେ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ମଳ ହୋଇଯାଏ ସେପରି ତପାଗ୍ରିରେ ମନୁଷ୍ୟ ପାପମୁକ୍ତ,ତେଜସ୍ୱୀ ଓ ବିବେକୀ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ଅନେକ ପକାରର ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ସନ୍ତମାନେ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଯାଇଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ତପ ଅତୀବ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ତା ପୁର୍ବରୁ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଶରୀର

------ଇନ୍ଦିୟଗଣ ଓ ମାନସିକ ସ୍ଥିତି ମାର୍ଚ୍ଚିତ ଓ ପସ୍ତୁତ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏଥିପାଇଁ

ସେହି ସନୁମାନେ କେତେକ ତପଣ୍ଟଯ୍ୟା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ।

#### ୧-ଆସ୍ୱାଦ ତପ

ମନୁଷ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ରୂଚିପୂର୍ଣ୍ଣ ସ୍ୱାଦିଷ୍ଟ ଖାଦ୍ୟ ଆସ୍ୱାଦ କରିବାକୁ ଇଚ୍ଛୁକ ଥାଏ । ତାହା ସହିତ ସେଗୁଡିକ ଲବଣ, ମିଠା ଓ ମସଲା ଯୁକ୍ତ ହେଲେ ଖାଦ୍ୟର ସ୍ୱାଦ ଅଧିକ ବର୍ଦ୍ଧିତ ହୋଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଏପରି ଖାଦ୍ୟ ଆସ୍ୱାଦରେ ଅଭ୍ୟଞ୍ଜ । ଏ ସମୟ ଉପାଦାନ ନ ଥିଲେ ବି ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ପାରିବ ଓ ମନୁଷ୍ୟର ପୂଷ୍ଟି ସାଧନ କରି ପାରିବ । ମାତ୍ର ମନୁଷ୍ୟ ଚାହେଁ ପୂଷ୍ଟି ସାଧନ କରିବା ସହିତ ଖାଦ୍ୟ ରୂଚିକର ଓ ସୁସ୍ୱାଦୁ ହୋଇଥିବା ଉଚିତ । ମନୁଷ୍ୟ ଏ ସମୟ ଉପାଦାନ ବ୍ୟତିରେକେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା ଖାଦ୍ୟରେ ସ୍ୱାଦୁ ଅସ୍ୱାଦୁ ପ୍ରତି ଭୃଷେପ ନକରି , ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରହି ପାରିବା ହିଁ ଆସ୍ୱାଦ ତପ । ଜଣେ ଆସ୍ୱାଦ ତପସ୍ୱୀ ଯେ ସ୍ଥାନେ ଯେପରି ମିଳିଲା ତହିଁରେ ସେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରହିପାରିବ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ସଙ୍କୁଚିତ ହୋଇଯାନ୍ତି ଓ ମନରେ ସାତ୍ୱିକ ଭାବର ଉଦ୍ରେକ ହୋଇଯାଏ ।

#### ୨-ତିତୀକ୍ଷା ତପ

ତିତୀକ୍ଷା ଅର୍ଥ ସହନଶୀଳତା । ମନୁଷ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ଖରାଦିନେ ଫ୍ୟାନ ବା ଏସି ବ୍ୟବହାର କରେ, ଶିତଳ ଜଳ ପାନ କରେ, ରୌଦ୍ର ତାପରୁ ରକ୍ଷା ପାଇଁ ଛାୟା ଓ ଛତ୍ରୀର ଆବଶ୍ୟକ କରେ, ଶୀତଦିନେ ଗରମ ପାନୀୟ, ଶୀତବସ୍ତ୍ର , ରଜେଇ କମଳ ଓ ବର୍ଷା ଦିନେ ଛତ୍ରୀ ଇତ୍ୟାଦି ଦରକାର କରେ ଓ ଘରୁ ବାହାରକୁ ଯିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରେ ନାହିଁ । ଏହିସବୁ ଉପକରଣ ବ୍ୟତୀତ ନିଜର ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମ \_\_\_\_\_

କରିବା ଦୂର୍ବିସହ ହୋଇ ପଡେ । ଏହି ଉପକରଣର ବିନା ସାହାଯ୍ୟରେ ନିଜର ଦୈନିକ କାର୍ଯ୍ୟ ନିର୍ବାହ କରିବାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରିବାର ନାମ ତିତୀକ୍ଷା ତପ । ତିତୀକ୍ଷା ତପ ଦ୍ୱାରା ଅଭ୍ୟୟ ତପସ୍ୱୀ ବର୍ଷର ସବୁ ସମୟରେ ନିରଳସ ସର୍ବଂସହ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବାରେ କୁଣ୍ଠିତ ହୁଏ ନାହିଁ ଓ ସବୁ ପ୍ରକାର ପରିସ୍ଥିତିରେ ତାର ମନୋଭୁମି ସ୍ଥିର ରଖି ଥାଏ ।

### ୩- କର୍ଷଣ ତପ

କର୍ଷଣର ଅର୍ଥ ଶରୀରକୁ କଷ୍ଟ ଦେବା । ନିଜର ସମୟ ସୁଖ ସୁବିଧା ତ୍ୟାଗ କରି ନିଜର ସମୟ କର୍ମ ନିଜେ କରିବା ଓ କୌଣସି କର୍ମ ପାଇଁ କାହା ଉପରେ ନିର୍ଭର ନ କରିବା । ବ୍ରହ୍ମ ମୁହୁର୍ତ୍ତରେ ଶଯ୍ୟାତ୍ୟାଗ କରିବା, ନିତ୍ୟକର୍ମ ପରେ ନିଜ ପାଇଁ ନିଜେ ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା, ବାସନ ବ୍ୟତୀତ ପତ୍ରରେ ଖାଇବା, ନିଜ ବସ୍ତ ନିଜେ ପରିସ୍କାର କରିବା, ନିଜ ରହିବା ସ୍ଥାନ ନିଜେ ପରିସ୍କାର କରିବା, ଖଟ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଭୁମିରେ ଶୟନ କରିବା, ଜୋତା ବ୍ୟତୀତ କଠଉ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଇତ୍ୟାଦି କର୍ଷଣ ତପର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ।

#### ୪-ଉପବାସ

ଗୀତାରେ ଉପବାସକୁ ବିଷୟବାସନାରୁ ନିବୃତ୍ତ ରହିବା ବୋଲି ଧରା ଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ ଅଲଗା । ସଂଷ୍କୃତରେ ଉପ ବସତି ଇତି ଉପବାସ । ଉପ ଅଥ ନିକଟରେ,ବାସ ଅର୍ଥ ବାସ କରିବା । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଚିନ୍ତନରେ ନିମଗ୍ନ ରହି ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସକଳ କର୍ମ କରୁ କରୁ ମନୁଷ୍ୟ ଖାଦ୍ୟ ପାନୀୟ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଭୁଲିଯାଇଥାଏ । ତେଣୁ ପରମ୍ପରାକ୍ରମେ ଭଗବାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ବିଚାରକୁ ନ ନେଇ , ଉପବାସ ଅର୍ଥ ଆହାର ନ କରିବା ବୋଲି ଧରି ନେଇଛନ୍ତି । ଯାହା ହେଉ ଉପବାସ କରିବା ବା ଆହାର ନ -----

କରିବାକୁ ଉପବାସ ତପ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି । ଉପବାସ ତପ ଅର୍ଥ କିନ୍ତୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନାହାର ରହିବାକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ଏହି ତପ ଆରୟ କଲେ ସାଧକକୁ ଏକ ବେଳା ଅନ୍ନାହାର, ଏକବେଳା ଫଳାହାର କରିବାକୁ କିୟା ଦୁଇବେଳା ଫଳାହାର କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଆହାର ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ହେଲେ ବି ତାହା କ୍ରମଶଃ ଅଭ୍ୟାସରେ ପଡିଯାଏ । ତେଣୁ ସାଧାରଣ ଆହାର ବା ଅନ୍ନାହାର ବିନା ସାଧକକୁ କୌଣସି କଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ଦେଖା ଯାଇଛି ଯେ ଜଣେ ଜଣେ ସନ୍ଥ ଓ ସନ୍ନ୍ୟାସି , କେବଳ ଦୁଗ୍ଧ ଓ ଜଳ ଆହାର କରି ରହିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କର ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମ କରିବାରେ କୌଣସି ଅସୁବିଧା ହୋଇ ନାହିଁ । ସେହିପରି ଉପବାସ ତପରେ ଦୁଗ୍ଧ ଦହି ଜଳ ମଧ୍ୟ ଆହାର କରା ଯାଇପାରେ । ଜଳରେ ଲେୟୁ ଲବଣ ଚିନି ଦେଇ ପାନ କଲେ ଶରୀର ରକ୍ଷା ସହିତ ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ପେଟର କୋଷକାଠିନ୍ୟ ଅମ୍ଲ ଦୂର ହୋଇଥାଏ ।

#### ୫-ଗବ୍ୟକଳ୍ପ ତପ

ମନର ସମୟ ପ୍ରକାର ବିକାର ଦୂର କରିବାକୁ ଏହା ଏକ ଅଭୂତପୁର୍ବ ତପ । ଗୋ ମାତାକୁ ଚରାଇବା ଠାରୁ ଆରୟକରି ତାର ସମୟ ପ୍ରକାର ସେବା କରିବା ଏହି ତପର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଗାଇର ଦୁଗ୍ଧ ଦହି ଛେନା ଘୃତ ଆହାର କରିବା, ଗାଇକୁ ଖାଇବାକୁ ପିଇବାକୁ ଦେବା ,ଶରୀର ଧୋଇ ପରିୟ୍କାର କରିବା, ଗାଇର ରହିବା ସ୍ଥାନ ସଫା କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ଗବ୍ୟକଳ୍ପ ତପର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଗୋମୂତ୍ର ଦେହରେ ଲଗାଇବା, ଗୋମୂତ୍ରରେ ସ୍ନାନ କରିବା ଯାବତୀୟ ଚର୍ମରୋଗର ପ୍ରତିଶେଧକ ବୋଲି ଆୟୂର୍ବେଦ ଶାସ୍ତ କହେ ।ଉପରୋକ୍ତ ଗୋ ମାତାର ସେବା ସହିତ କେବଳ ଦୁଗ୍ଧ ଦହି ଛେନା ଓ ଘୃତ ଆହାର ,ତିନି ମାସ ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ସେବନ କରି ରହି ପାରିଲେ ଶରୀରର ଏକ କଳ୍ପ ହୁଏ ବୋଲି

-----ପଷ୍ଡିତମାନେ କହିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଏହିତପକୁ ଗବ୍ୟକଳ୍ପ ତପ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି ।

### ୬- ପଦାତବ୍ୟ ତପ

ନିଜ ଶକ୍ତିର ଅଧିକାଂଶ ଭାଗ ସ୍ଥାନ କାଳ ପାତ୍ର ଅନୁସାରେ ଅନ୍ୟର ହିତପାଇଁ ବ୍ୟୟ କରିବାର ନାମ ଦାନ । ନିଜ ସାମଥ୍ୟ ଅନୁସାରେ ନିଜର ଧନ, ବିଦ୍ୟା, ବୂଦ୍ଧି , ଜ୍ଞାନ ଓ ସମୟ ଆଦି ଅନ୍ୟର ହିତପାଇଁ ବ୍ୟୟ କରିବାର ନାମ ଦାନ । ଅନ୍ୟାୟ ଉପାୟରେ ଉପାର୍ଜିତ ଧନ ଅନ୍ୟର ହିତପାଇଁ ବ୍ୟୟ କରିବାର ନାମ ଦାନ । ଅନ୍ୟାୟ ଉପାୟରେ ଉପାର୍ଜିତ ଧନ ଅନ୍ୟର ହିତପାଇଁ ବ୍ୟୟ କରିବେବା ହିଁ ବଡ ପ୍ରାୟଣ୍ଠିତ । କୁପାତ୍ର ଓ ଅନୁପଯୁକ୍ତ କାମପାଇଁ ଦିଆ ଯିବା ଦାନ ସର୍ବଦା ବ୍ୟର୍ଥ ହୁଏ । ପଶୁ ପକ୍ଷୀ ଓ ମନୁଷ୍ୟେତ୍ତର ପ୍ରାଣି ମାନଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟ ପାନୀୟ ଓ ସେବା ଦାନ କରାଯାଇ ପାରେ । ଅଭାବଗ୍ରସ୍ଥ ଥାଇ ଓ ନିଜେ ଶାରିରୀକ କଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରି , ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ଦାନ ଦେଇ ପାରିଲେ ତାହା ପ୍ରଦାତବ୍ୟ ତପ ପଦବାଚ୍ୟ । ଏହି ତପ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଧିରେ ଧିରେ ତ୍ୟାଗ ଓ ନିସ୍ୱାର୍ଥପରତା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । କାରଣ ତ୍ୟାଗ ହିଁ ସକଳ ଅନୁଷ୍ୟାନର ମୂଳ ମନ୍ତ ରୂପେ ପରିଚିତ ।

#### ୭-ନିଷ୍କାସନ ତପ

ନିଷ୍କାସନ ଅର୍ଥ କିଛି ବର୍ଯ୍ୟବୟୁ ବାହାରକୁ ବାହାର କରିଦେବା । ମଳ ମୂତ୍ର ତ୍ୟାଗ କରିବା ମଧ୍ୟ ନିଷ୍କାସନର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଯେପରି ଏ ଗୁଡିକ ନିଷ୍କାସନ ନ ହେଲେ ପେଟର ଯାବତୀୟ ଗଣ୍ଡଗୋଳ ସୃଷ୍ଟିକରେ ସେପରି ଅନ୍ତଃକରଣରୁ ପାପ ,ଦୂର୍ଗୁଣ ଓ ସମୟ କୁକର୍ମର ଦୁଣ୍ଟିନ୍ତା ନିଷ୍କାସନ ନ ହେଲେ ମାନସିକ ବିକାର ତଥା ମୟିଷ୍କ ଭାରାକ୍ରାନ୍ତ ରହିପାରେ । ମନ ଚିନ୍ତାଶୂନ୍ୟ ରହିଲେ ବିଭିନ୍ନ ସାତ୍ତ୍ୱିକ କର୍ମରେ ଅବିଚଳିତ ଭାବେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହୋଇ ପାରିବା ସୟବ । ସମୟ କୃତ ପାପ, କୁକର୍ମ, ଦୁର୍ଗୁଣ ଅନ୍ତଃକରଣରୁ ନିଷ୍କାସନ ନ କରି ,ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଗୁପ୍ତ ରଖିଲେ ମନ ସର୍ବଦା ପଣ୍ଟାତାପ ଅଗ୍ନିରେ ଛଟପଟ ହେଉଥିବ । ଏ ପ୍ରକାର ବିଚଳିତ ମନ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପୂଜା ଆରାଧନାରେ ସ୍ଥିର ରହି ପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଅକଥନୀୟ ପାପ କର୍ମ, ଗୁଢ ଦୁର୍ଗୁଣ, ମାନସୀକ ତଥା ଶାରିରୀକ ବ୍ୟତିକ୍ରମତା ଗୁପ୍ତ ନ ରଖି ନିଜର ଅତି ବିଶ୍ୱୟ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଅବଗତ କରାଇବା ଉଚିତ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମନ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣ ନିର୍ମଳ ହେବ ଓ ମନ ଉଶ୍ୱାସ ହୋଇଯିବ କାରଣ ଦୋଷସ୍ୱୀକାର ପ୍ରାୟଣ୍ଟିତର ଏକ ଅଙ୍ଗ । ପଣ୍ଡିତମାନେ କହନ୍ତି, ଯେ ଗୋ ହତ୍ୟା କରିଥିବ, ସେ ଯଦି ଗୋ ପୁଚ୍ଛରୁ କିଛି ଧରି ଶହେ ଗୋରୁ ମେଳରେ ରହି ଉଚ୍ଚ ସ୍ୱରରେ କହିବ ଯେ ସେ ଗୋହତ୍ୟା କରିଛି ତେବେ ତାର ଗୋହତ୍ୟା ପାତକ ନାଶ ହୋଇଯିବ । ସେହି ମର୍ମରେ ଚର୍ଚ୍ଚମାନଙ୍କରେ ଏକ କନ୍ଦେସନ କକ୍ଷ ଅଛି ଯେଉଁଠି ଜଣେ ନିଜର ସମୟ ଦୋଷ ସ୍ୱୀକାର କରିଥାଏ ।

#### ୮-ସାଧନା ତପ

ନିଷ୍କାସନ ତପର ପଧାନ ଅଙ୍ଗ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଣ୍ଟରଣ ,ସନ୍ଧ୍ୟା,ଅନୁଷାନ ଓ ସ୍ଥୋତ୍ରପାଠ ସହିତ ନ ଦିନରେ ୨୪୦୦୦ ଓ ଚାଳିଶ ଦିନରେ ୧୨୫୦୦୦ ଗାୟତ୍ରା ଜପ କରିବା ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା କରିବା ,ରୂପକ ଗାୟତ୍ରୀ ତପ ଦ୍ୱାରା ସକଳ ପାପ ତଥା କୁକର୍ମର ପରିଣାମ ନାଶ ହୋଇଯାଏ ବୋଲି ପଣ୍ଡିତମାନେ କହିଛନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟହ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା ପାଠ ମନୁଷ୍ୟର ତପୋବଳ ବୃଦ୍ଧି କରିଥାଏ ।

ମୋଟ ଉପରେ କହିବାକୁ ଗଲେ ନିଜର ଦୋଷ ଉଚ୍ଚ ସ୍ୱରରେ ସ୍ୱୀକାର କରିବା

------୯- ବ୍ହୁଚର୍ଯ୍ୟ ତପ

ଓଜଶକ୍ତି ଧାରଣ କରିବା , ମୈଥୁନଠାରୁ ଦୂରରେ ରହିବା ଓ କାମ ବିକାରକୁ ନିଜ ନିୟନ୍ତଣରେ ରଖିବା ଏହି ତପର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଶାରୀରିକ କାମ ଭାବନା ଠାରୁ ମାନସିକ କାମଭାବନା ଅତି ଭୟଙ୍କର । ଏଥିରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବାପାଇଁ ସର୍ବଦା ମନକୁ ନୈତୀକ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଚିନ୍ତାରେ ନିମଗ୍ନ ରଖିବା ଉଚିତ । ଏହି ତପ ବିନା ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ରକ୍ଷା ହୋଇ ପାରେନାହିଁ, ବ୍ରହ୍ମ ବା ସତ୍ ତତ୍ତ୍ୱରେ ମନୋ ନିବୋଶ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ଓ ଆତ୍ମୋନ୍ନତି ବି ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଗୋଟିଏ ଉପାୟରେ ତିନି ଲାଭ ହୋଇ ପାରୁଥିବା ଏହି ତପ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉପାଦେୟ ।

### ୧୦- ଚାନ୍ଦାୟଣ ତପ

ଏହି ତପ ପୂର୍ଣ୍ଣମି ଦିନଠାରୁ ଆରୟ ହୁଏ କାରଣ ଏହି ଦିନ ଚନ୍ଦ୍ର ୧୬ କଳା । ତପସ୍ୱୀର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆହାରକୁ ୧୬ ଭାଗ କରି ପ୍ରତିଦିନ ଏକ ଏକ ଭାଗ କମାଇ ଆହାର କରାଯାଇଥାଏ ଓ ସେହି ଅନୁସାରେ ଅମାବାସ୍ୟା ଓ ପ୍ରତିପଦ ଦିନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପବାସ ରହିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ପୁଣି ଦ୍ୱିତୀୟା ଦିନଠାରୁ ଏକ ଏକ ଭାଗ ବଢାଇ ଆହାର କରି ପୂର୍ଣ୍ଣମି ଦିନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆହାର କରିବାକୁ ହୁଏ । ଏପରି କରିବା ସହିତ ମାସ ଯାକରେ ସଂଯମ, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ, ସତ୍ ସଙ୍ଗ ଓ ସାତ୍ସିକ ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟା ସହିତ ସଂଲଗ୍ନ ରହିବା ଉଚିତ । ଆରୟରେ ପନ୍ଦର ଦିନିଆ ତପ କରି ପରେ ମାସଯାକ କରାଯଇପାରେ ।

ଉପବାସ ଶରୀର ପାଇଁ ଅତୀବ ହିତ କାରକ । ପରିସ୍ଥିତି ବଶତଃ ଖାଦ୍ୟ ପାନୀୟରେ ଅନିୟମିତତା ଶରୀରରେ ଅନେକ ପ୍ରକାର ଅହିତକାରକ ତତ୍ତ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ଉପବାସ ଯୋଗୁ ପେଟଖାଲି ଥିବାରୁ

ମୌନ ରହିଲେ ମନର ଏକାଗ୍ରତା ବଢିଥାଏ । ଶକ୍ତି କ୍ଷରଣ ନ ହେବା ଫଳରେ ଆତ୍ମବଳ ଓ ସଂଯମ ସହିତ ଦୈବୀତତ୍ତ୍ୱର ବୃଦ୍ଧିହୁଏ , ବହିର୍ମୁଖୀ ପ୍ରବୃତି ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ମୌନ ତପ ପ୍ରତ୍ୟହ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସମୟରେ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ଏକ ନିକାଞ୍ଚନ ସ୍ଥାନରେ ବସି ଭଗବତ୍ ଚିନ୍ତନରେ ମନୋ ନିବେଶ କରିବାକୁ ହେବ ।

୧୨- ଅର୍ଜନ ତପ

ଶାସ୍ତୀୟବିଦ୍ୟା ,କାରିଗରୀ ବିଦ୍ୟା, ନୃତ୍ୟ, ସଙ୍ଗୀତ ଓ ଦେଶାଟନ ଇତ୍ୟାଦିରୁ ଉତ୍ପାଦନ ଉପଯୋଗୀ ଶୀକ୍ଷା ଲାଭକରି ନିଜର ଯୋଗ୍ୟତା, କ୍ଷମତା ଓ ଶକ୍ତି ବର୍ଦ୍ଧନ କରିବାର ନାମ ଅର୍ଜନ ତପ । ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ନିଜେ ସମୟ କଷ୍ଟ ସ୍ୱୀକାର କରି ବିଦ୍ୟା ଅର୍ଜନ କରିବା,ପାରିବାରୀକ ସୁଖ ସୁବିଧା ପରିହାର କରି କଠିନ ପରିଶ୍ରମ ଆପଣେଇବା ତପର ଲକ୍ଷଣ । ଜୀବନ କାଳରେ ଯେ କୌଣସି ସମୟରେ ଏହି ତପରେ ସଂଲଗ୍ନ ରହିବା ଉଚିତ ଯେପରି ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଜନସେବା କରାଯାଇ ପାରିବ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ପାଇଁ ବାର ମାସରେ ବାର

------ପ୍ରକାର ତପର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଅଛି । ପ୍ରତିମାସରେ ଏକପ୍ରକାର ତପକରି ,ବାର ମାସରେ ବାର ପ୍ରକାର ତପ କରିବାରେ ବି କିଛି ବାରଣ ନାହିଁ । ନିଷ୍କାସନ ତପ ପାଇଁ ତପସ୍ୱୀ ନିଜର ଦୋଷ ଦୂର୍ବଳତା ଲିପିବଦ୍ଧ କରି ନିଜର ବିଶ୍ୱୟ ମିତ୍ର କିୟା ଗୁରୁଙ୍କୁ ଦେଖାଇବା ଉଚିତ ।

## ॥ ପଞ୍ଚକୋଶୀ ସାଧନା ଓ ପ୍ରସ୍ତୁତି ॥

ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ସାଧନା ପାଇଁ ନିଜ ମନୋଭୂମିର ସ୍ଥିତି ସୁଚାରୁରୂପେ ପ୍ରଞ୍ଚୁତ କରିବାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ସ୍ୱରୂପ ଜାଣିବା ଉଚିତ , ଠିକ୍ ସେହିପରି ପଞ୍ଚକୋଶୀ ସାଧନାର ସ୍ୱରୂପ, ବିଧିବିଧାନ ଓ ଆବଶ୍ୟକତା ସୟନ୍ଧରେ ବିଶେଷ ରୂପେ ଅବଗତ ହୋଇ ନିଜର ପ୍ରକୃତି, ମନୋଭୂମି ଓ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଞ୍ଚୁତ କରିବା ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ । ଏ ସବୁ ପାଇଁ ଜଣେ ସୁଯୋଗ୍ୟ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ବା ଗୁରୁ ଅବଶ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହା ସିଦ୍ଧ ଯେ ଆଧ୍ୟତ୍ଧିକ ମହତତ୍ତ୍ୱ ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଅଟନ୍ତି । ଯେତେ ପ୍ରକାର ଜ୍ଞାନ ବିଜ୍ଞାନ ଓ ଯୋଗ, ସାଧକଙ୍କ ଧାରଣା ମଧ୍ୟକୁ ଆସିଛି , ତାହା ସମୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କଠାରୁ ହିଁ ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଧରି ନିଆ ଯାଇପାରେ ଯେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଯୋଗ ଶାସ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ ବିଜ୍ଞାନର ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

ଯୋଗ ସାଧନା ଅନେକ ପ୍ରକାରର ଅଛି , ସେ ସମୟ ପ୍ରକାର ତଥା ପ୍ରଣାଳିର ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ , ତାହା ହେଉଛି ମହତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତି । ପ୍ରକୃତରେ କୌଣସି ସ୍ଥାନକୁ ଯିବାକୁ ହେଲେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦିଗରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରାୟାରେ ଗତି କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ , ସେହିପରି ପରମାତ୍ରା ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଯୋଗ ସାଧନା ମାର୍ଗ , ସାଧକମାନେ ଅବଲୟନ କରି ଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାର୍ଗରେ ଭିନ୍ନ

ଭିନ୍ନ ଦୃଶ୍ୟ ଓ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଜନବସତି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ସେହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକ ଯୋଗ ସାଧନା ମାର୍ଗରେ ମହତତ୍ତ୍ୱ ରୂପି ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ସ୍ଥାନରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ , ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଯୋଗ ସାଧନା ପକ୍କିୟାରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସିଦ୍ଧି ଓ ଅଭୂତ ଅନୁଭୂତି ପାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ମନୋଭ୍ମି, ଶକ୍ତି ,ସ୍ୱିତି,ସୁବିଧା, ରୃଚି, ଦେଶ, କାଳ, ପାତ୍ ଭେଦରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପରିସ୍ଥିତିର ମନୁଷ୍ୟ, ସହଜରେ ସାଧନାରେ ସଫଳତା ଲାଭ କରିପାରିବା ପାଇଁ ,ଭିନ୍ ଭିନ୍ ଯୋଗମାର୍ଗ ଅବଲୟନ କରିଥାନ୍ତି । ଯୁଗ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହିତ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କ ସ୍ଥିତିରେ ବି ଭିନୃତା ଆସିଯାଏ । ଫୁର୍ବକାଳରେ ଜଳବାୟର ଯେଉଁ ଗଣ ଥିଲା ତାହା ଏବେ ନାହିଁ ଓ ଆଗକ ବି ସେପରି ରହିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଜଣେ ମନୁଷ୍ୟ ଯେପରି ବାଳକ, ଯୁବକ, ପ୍ରୌଢ ଓ ବୃଦ୍ଧ ଅବସ୍ଥା ଦେଇ ଗତିକରି ଶେଷରେ ମୃତ୍ୟୁ ଲାଭ କରେ ସେହିପରି ଏହି ଯୁଗମାନେ , ସତ୍ୟଯୁଗରେ ବାଳକ, ତ୍ରେଡୟାରେ ଯୁବକ, ଦ୍ୱାପରରେ ପ୍ରୌଢ ଓ କଳିରେ ବୃଦ୍ଧାବସ୍ଥା ଲାଭକରି ପଳୟରେ ଲୀନ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସେହିପରି ଯୁଗ ଅନୁସାରେ ମନ୍ତ୍ରଷ୍ୟ ଶରୀର,ଖାଦ୍ୟପଦାର୍ଥ ଓ ଜଳବାୟୁରେ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ପ୍ରଭାବର ଭିନ୍ତା ରହିଥିବାରୁ ମନୁଷ୍ୟର ମାନସିକ ଚେତନା,ଇୟିୟଲାଳସା, ଆହାର-ବିହାର ଓ ମନୃଷ୍ୟ ଶରୀରର ଗଠନଶୈଳୀ ଉତ୍ତାପ ଓ ବାୟୁ ଇତ୍ୟାଦିରେ ମଧ୍ୟ ଭିନୃତା ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ପ୍ରମାଣ ସ୍ୱରୂପ ଭୂ ବିଜ୍ଞାନୀମାନେ ଅନୁସନ୍ଧାନରେ ଯେଉଁ ସବୁ ଜୀବାଶୁ ପାଇଛନ୍ତି , ତାହା ବର୍ତ୍ତମାନର ଜୀବାଶୁ ଠାରୁ କେତେକ ଗୁଣରେ ବୃହତ୍ । ସେସବୁ ଯୁଗାନ୍ତରରେ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ଭିନୃତାର ପ୍ରଭାବ ହେତୁ ଘଟିଥାଏ । ସତ୍ୟଯୁଗରେ ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଥିବାରୁ , ସେ ଯୁଗରେ ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱ-ପ୍ରଧାନ ପାଣୀ ଏହି ପୃଥିବୀରେ ଥିବାର ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରିହେବ ନାହିଁ ।

ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଆକାଶରେ ବିନା ପକ୍ଷରେ ଉଡିବାର ବା ଗମନ କରିବାର ସହଜ ଓ ସରଳ ଥିଲା । ମାତ୍ର ତ୍ରେତୟାରେ ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱ-ପ୍ରଧାନ ପ୍ରାଣୀ ଥିବା ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଏ , ନିଦର୍ଶନ ସ୍ୱରୂପ ହନୁମାନ୍ ବିନା ପକ୍ଷରେ ସମୁଦ୍ର ଲଙ୍ଘନ କରିବା ଓ ଲଙ୍କାରୁ ଯାଇ ରାତ୍ରୀକ ମଧ୍ୟରେ ହିମାଳୟରୁ ବିଶଲ୍ୟକରଣୀ ଆଣିବା ସମ୍ପବ ହୋଇଥିଲା ।

ଏହା କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଲା , ସତ୍ୟଯୁଗରେ ଯେଉଁ ସାଧନା ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ସରଳ ଓ ସ୍ୱାଭାବିକ ଥିଲା , ତାହା ଏ ଯୁଗରେ ସନ୍ତ୍ରବ ହୋଇ ନ ପାରେ । ପାର୍ବତୀ ଶିବଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାପାଇଁ ଯେତେ ଲୟା ସମୟ ଓ ଯେତେ କଠିନ ତପ ଆଚରଣ କରିଥିଲେ ତାହା ଏ ଯୁଗରେ କେବେ ସନ୍ତ୍ରବ ନୁହେଁ । ଏ ଯୁଗରେ ଏହି ପୃଥିବୀ , ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନ ହୋଇ ଯିବା ଫଳରେ ଶରୀରରେ ଜଡତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ଅଧିକ , ତେଣୁ ସେପରି ସାଧନା କରିବା ଅସନ୍ତ୍ରବ ହୋଇ ଯାଇଛି । ବର୍ଣ୍ଣତ ଅଛି, ଶରୀର ପାପଯୁକ୍ତ କି ନୁହେଁ , ତାହା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଅଗ୍ନିରେ ଶରୀରକୁ ତାପିତ କରି ପରୀକ୍ଷା ଦେଉଥିଲେ, ଯଥା ସୀତା ଠାକୁରାଣୀ ହସି ହସି ଅଗ୍ନିରେ ଶରୀର ନିକ୍ଷେପ କରିଥିଲେ କେବଳ ସ୍ୱାମୀ ଶ୍ରୀରାମଙ୍କୁ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ କରିବାକୁ । କିନ୍ତୁ ଏ ଯୁଗର ସ୍ତ୍ରୀ ପକ୍ଷେ ଏ ସବୁ କରିବା ଅସନ୍ତ୍ରବ । ସେହି ହେତୁ ଏ ଯୁଗର ସ୍ତ୍ରୀମାନେ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ସୁଖ ଓ ଶାନ୍ତି ଦେବା ପରିବର୍ତ୍ତେ ନିଜର ସାମାନ୍ୟ ସୁଖ ସମୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ସ୍ୱାମୀଙ୍କୁ ବିଭନ୍ନ ମାନସିକ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ଅଭିଭୃତ କରିବାକୁ ପଛଉ ନାହାନ୍ତି ।

ସତ୍ୟଯୁଗ ଆଦି ଯୁଗମାନଙ୍କର ସ୍ଥିତି ଏବେ ନାହିଁ । ସେହି ହେତୂ ଆଗକାଳର ଯୋଗ ସାଧନା ପରି ଏବେ ସେପରି ସାଧନା କରାଯାଇ ପାରୁନାହିଁ କି ଅନ୍ୟଯୁଗ ପରି ସିଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ମିଳି ପାରୁନାହିଁ । ଅଣିମା ଲଘିମା ଓ ମହିମା ଆଦି ଯେତେ ଗୁଡିଏ ସିଦ୍ଧି ଯୋଗ ଶାସ୍ତରେ ଉଲ୍ଲେଖ ରହିଛି ତାହା ସବୁ ଅନ୍ୟ ଯୁଗର । ଶରୀର କ୍ଷୁଦ୍ରକରିବା , ବୃହତ କରିବା, ଅଦୃଶ୍ୟ ହୋଇଯିବା, ଶରୀର ବଦଳାଇବା, ପାଣିରେ ଚାଲିବା ଓ ଆକାଶରେ ଉଡିବା ଆଦି ଶରୀର ସୟନ୍ଧି ସିଦ୍ଧି ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱପଧାନ ଶରୀର ତଥା ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱପଧାନ ଯୁଗରେ ସୟବ ହେଉଥିଲା ।

ଆଜି କାଲି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଯନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ସାଧିତ କର୍ମସବୁ ,ତ୍ତେୟାରେ ମନ୍ତ୍ରବଳ ଓ ଆତ୍ରିକ ଶକ୍ତି ବଳରେ ହୋଇ ପାରୁଥିଲା । ରାମାୟଣରେ ରାବଣ,କୃୟକର୍ତ୍ତ , ମେଘନାଦ, ହନୁମାନ, ନଳ ନୀଳ ଆଦିଙ୍କ ଚରିତ୍ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲେ ଜଣାଯାଏ ଯେ ସେମାନେ ପକ୍ତିର ବିଜ୍ଞାନଭୂତ ସ୍କୃଷ୍ପ ଶକ୍ତିର ସାହାଯ୍ୟ ନିଜ ଆବଶ୍ୟକ ଅନୁସାରେ ନେଇ ପାରୁଥିଲେ , ତାହା ସବୁ ଆଜିର ବହୁମୂଲ୍ୟ ଯନ୍ତ୍ର ସାହାଯ୍ୟରେ କେତେକାଂଶରେ ସାଧିତ ହୋଇ ପାରୁଛି । ସେହିପରି ମହାଭାରତରେ ଅଶେଷ ଦିବ୍ୟ ଅସ୍ତ ଶସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ହେବାର ବର୍ତ୍ତନା ରହିଛି , ପଶୁ ପକ୍ଷୀ ଓ ମନୁଷ୍ୟ ଆଦି ପାଣୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଚାର ଓ ଭାବନାର ଆଦାନ ପଦାନ ହୋଇ ପାରୁଥିଲା । ବାଣୀ ଓ ଉଚ୍ଚାରଣରେ ଅନ୍ତର ଥିଲେ ବି ଶରୀରରେ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ମାତ୍ରାରେ ଅଗ୍ରି ଓ ଜଳ ତତ୍ତ୍ୱ ପାଧାନ୍ୟ ଥିବାରୁ ବିଚାର ଓ ଭାବନାର ଆଦାନ ପଦାନ ହୋଇ ପାରୁଥିଲା । ମାତ୍ର ଏ ଯୁଗରେ ଆଗକାଳ ପରି ପକୃତିର ସ୍ୱକ୍ଷ୍ମତା ନାହିଁ , ସୃଷ୍ଟିର ବାଳକତ୍ୱ ସମାପ୍ତ ହୋଇ ବୃଦ୍ଧତ୍ୱ ଆସି ଯାଇଛି । ପାଶୀ ଶରୀର ଅଗ୍ରି ଓ ଜଳ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଜଳ ଓ ପ୍ରଥୀ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନ ହୋଇଛି ଏବଂ ଜଳତତ୍ତ୍ୱ ଧିରେ ଧିରେ କମୁଛି ଓ ପୃଥୀ ତତ୍ତ୍ୱ ବୃଦ୍ଧି ହେଉଛି । ମନୁଷ୍ୟର ମନ ,ଜଳ ତତ୍ତ୍ୱର ଗୋଟିଏ ଗୁଣ । ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ମହାପୁରୁଷ ମାନଙ୍କ ମନୋବଳ ଆଜି ବିକସିତ ରହିଛି ଓ ସେମାନଙ୍କର ବିଚାର ଶକ୍ତି, ଇଚ୍ଛାଶକ୍ତି ଓ ପେରଣା ଶକ୍ତି ଅତୃଟ ରହିଛି । ବୃଦ୍ଧ, ଇଶାଇ, ମହମଦ୍ , ଗାନ୍ଧି ଆଦି ମହାପୁରୁଷ ମାନେ ନିଜ

-----ମନୋବଳ ଦ୍ୱାରା ନିଜର ତଥା ଜଗତର ଅଶେଷ ହିତ ସାଧନ କରିଛନ୍ତି ଓ ଜଗତକୁ ନିଜ ପ୍ରେରଣାରେ ଉଦ୍ବୃଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି ।

ଏସବୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାର ଅର୍ଥ ହେଲା ଯେ ଯୁଗର ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ସାଧନମାର୍ଗ ଓ ତାର ପରିଶାମ ବଦଳି ଯାଉଛି । ସାଧନାର କ୍ରମ-ବ୍ୟବସ୍ଥା ଓ ବିଧି ବିଧାନରେ ପ୍ରଭେଦ ହୋଇଯାଇଛି । ସେଥିପାଇଁ ତତ୍ତ୍ୱବେତ୍ତାମାନେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଅନ୍ୱେଷଣ କରି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ କରିଛନ୍ତି ଯେ ଏ ଯୁଗର ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ କି ପ୍ରକାର ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ଓ କି ପ୍ରକାର ମନୋଭୂମି ବିଶିଷ୍ଟ ସାଧକ, କି ପ୍ରକାର ସାଧନା କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରିବ । ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସାଧନା ନିର୍ଣ୍ଣୟ ନ କରି, କୌଣସି ସାଧନା କରି ବସିଲେ ,ତାହା ସିଦ୍ଧି ଲାଭ ପରିବର୍ତ୍ତେ ହାନିକାରକ ହୋଇଥାଏ ଓ ଅନେକ ସମୟରେ ପ୍ରାଣଘାତକ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ଓ ତତ୍ତ୍ୱବେତ୍ତା ଗୁରୁ ହିଁ କେବଳ ସାଧକର ପ୍ରକୃତି ଓ ମନୋଭୂମିର ସ୍ଥିତି ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ଉପଯୁକ୍ତ ସାଧନା ଓ ତାର ବିଧାନ ସୟନ୍ଧରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇ ପାରିବେ ।

ବେଦମୂର୍ତ୍ତି ପଞିତ ଶର୍ମା କହନ୍ତି ଯେ କେତେକ ଦୂର୍ଘଟଣା ତାଙ୍କ ଜ୍ଞାତସାରରେ ଘଟିଛି ଯାହା କେବଳ ସାଧକର ପ୍ରକୃତି ଓ ମନୋଭୂମିର ସ୍ଥିତି-ବିପରିତ ସାଧନା କରିବା ଫଳରେ । କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଜାଗ୍ରତ କରିବା ସମୟରେ ସାଧକର କୁର୍ମ ମେରୁ ବିଚଳିତ ଥିବା ହେତୁ କୃକଳ ପ୍ରାଣ ପିଙ୍ଗଳାରେ ପ୍ରବେଶ କରିଗଲା ଫଳରେ ସାଧକକୁ ପକ୍ଷାଘାତ ହୋଇଗଲା । ଜଣାଯାଏ କଳିଯୁଗ ପ୍ରାରୟରେ ହଠଯୋଗ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲା ଓ ବାବା ଗୋରଖନାଥ ଓ ବାବା ମୟେନ୍ଦ୍ରନାଥ ପ୍ରଧାନ ହଠଯୋଗୀ ଥିଲେ କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନ କାଳରେ ହଠଯୋଗ ପ୍ରାୟ ନାହିଁ । ଏପରି ବି ହେଉଛି ଯେ କେତେକ ସାଧକ ଦୃଃସାହସୀ ଓ ଅଙ୍କାରୀ

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପ୍ରକୃତି ମନୋଭୂମି ବିଶିଷ୍ଟ ଓ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନ ଶରୀର ଧାରି ସାଧକଙ୍କ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାର ବିଧି ବିଧାନ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ପଣ୍ଡିତ ମହୋଦୟ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ଯେ ନାଦଯୋଗ ସାଧନାର ବିଧି ବିଧାନ ସମଞ୍ଚଙ୍କ ପାଇଁ ସମାନ ନୁହେଁ । ଉଷ ପ୍ରକୃତି ବାଲା ସାଧକ ଅସ୍ଥିର , ଚଞ୍ଚଳ ଓ ଅନେକ ମିଳିତ ଧ୍ୱନି ଶୁଣୁଥିବା ବେଳେ ଶୀତପ୍ରଧାନ ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ସାଧକ ସ୍ୱଳ୍ପ ଓ ରହି ରହି କରି ଅନାହତ ଧ୍ୱନି ବିଳୟରେ ଶୁଣିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କର ସୂକ୍ଷ୍ମ କର୍ଷେତ୍ରିୟକୁ ଉଷତା ପ୍ରଧାନ ସାଧନାରେ ଉଭେଜିତ କରି ସାଧନା ଯୋଗ୍ୟ କରିବାକୁ ପଡେ । ଉଷ୍ଟ ଓ ଶୀତ ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରଭେଦ ପରି ଅନେକ ପ୍ରଭେଦ ଓ ଉପପ୍ରଭେଦ ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ସାଧକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ସାଧନା ପାଇଁ ଅନେକ ପ୍ରକାର ନିୟମ ଓ ଉପ ନିୟମ ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ପଡିଥାଏ । ତେଣୁ ସମୟ ପ୍ରକାର ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ସାଧକର ମାନସିକ ପରିସ୍ଥିତିର ଭିନ୍ନତା କାରଣରୁ ଯେ କୌଣସି ସାଧନା ପାଇଁ ତାର ବିଧି ବିଧାନ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବା ଅନିବାୟୀ । ଏହା କେବଳ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ବା ପଥ ପ୍ଦର୍ଶକ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଥାନ୍ତି ।

ଜଣେ ଡାକ୍ତରକୁ ନିଜ ଶରୀରରୁ ରୋଗ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ଅନ୍ୟ ଜଣେ ଡାକ୍ତରର ସାହାଯ୍ୟ ନେବାକୁ ହୋଇଥାଏ କାରଣ ରୋଗର ନିଦାନ , ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ରୋଗର ପ୍ରତିଷେଧକ ଔଷଧ ସେହି ଡାକ୍ତରକୁ ଜଣାଥିଲେ ବି, ଆଉ ଜଣେ

ଜଗତର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବର୍ଗର ସ୍ତ୍ରୀ, ପୁରୁଷ, ବାଳକ ଓ ବୃଦ୍ଧ ସମୟଙ୍କର ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାର ଅଧିକାର ରହିଛି । ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ ସମୟ ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତି ସମାନ । କେବେ କେବେ ମନୁଷ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମାତାଙ୍କର ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ପକ୍ଷପାତିତା ଓ ଭେଦଭାବତ୍ୱ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ସୃଷ୍ଟିର ଅନ୍ୟ ଜୀବ ଯନ୍ତୁ ମାନଙ୍କ ପାଖରେ ତ କେବେ ନୁହେଁ । ସମୟ ଜୀବ ଜଗତର ଅଧିଷ୍ଠାତ୍ରୀ ଦେବୀ, ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଠାରୁ ସମୟ ବର୍ଗର ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଭେଦଭାବ କେବେ ବି ଆଶା କରାଯାଇ ନପାରେ । ସେ ସମୟଙ୍କୁ ତାଙ୍କର ଉପାସନା କରିବାକୁ ଅଧିକାର ଦେଇଛନ୍ତି । ମାତ୍ର ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ସ୍ଥିତି ଭେଦରେ ସାଧନାର ବିଧି ବିଧାନ ପ୍ରଥକ ପ୍ରଥକ ବିଧାନ କରିଛନ୍ତି ।

ପ୍ରକାର ସିଦ୍ଧି ଲାଭ ପାଇଁ ଯେତିକି ଶକ୍ତି, ସମୟ ଓ ଧନ ବ୍ୟୟ କରିଥାଏ , ସେହି ଅନୁପାତରେ ଏ ପ୍ରକାର ଖେଳରୁ ସେ ଲାଭ ଉଠାଇ ପାରେ ନାହି । ଏ ପ୍ରକାର ସାଧନାର ପ୍ରଭାବ କେବଳ ଦର୍ଶକଙ୍କ ମନରେ କ୍ଷଣିକ କୌତୂହଳ ଓ ସାମୟୀକ ମନୋରଞ୍ଜନ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ଦେଇ ପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକଙ୍କୁ ପଣ୍ଡିତ ମହାଶୟ ଉପଦେଶ ଦିଅନ୍ତି ଯେ ସେମାନେ ଏ ପ୍ରକାର ତୁଚ୍ଛ ସାଧନାରେ ସମୟ ନଷ୍ଟ ନ କରି ଆତ୍ଜୋନ୍ନତି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସାଧନା କରିବାକୁ ନିଜକୁ ପସ୍ତୁତ କରନ୍ତୁ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଚମୁଖୀ ସାଧନାରେ, ସାଧକର ଅବଃଚିତନ୍ୟର ପ୍ରୟୁଟନ ହୋଇଥାଏ । ଅବଃଚିତନ୍ୟର ବିକସିତ ହୋଇଗଲେ ଶରୀର ଓ ମନର ସମୟ ବିକାର ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ସାଧକର ଇଚ୍ଛା, ରୁଚି, ଭାବନା, ଆକଂକ୍ଷା, ବୁଦ୍ଧି, ବିବେକ, ଗୁଣ, ସ୍ୱଭାବ, ବିଚାରଧାରା, କାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରଣାଳୀରେ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣର ପ୍ରଭାବରେ ଏପରି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆସିଯାଏ ଯେ, ଜୀବନର ସମୟ ଦିଗରେ ସେ ଆନନ୍ଦ ହିଁ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟୁ,ଧନ୍,ବିଦ୍ୟା ଓ ଚତୁରତା, ସନ୍ନାନ, କୀର୍ତ୍ତି ଲାଭ ସହିତ ସଂସାରିକ ଜୀବନରେ ପ୍ରେମ, ଶାବ୍ତି ସହଯୋଗୀତା, , ସଦ୍ଭାବ ସହିତ ଜୀବନ ଅତିବାହିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଆନ୍ତରିକ ତଥା ଆତ୍ରକଲ୍ୟାଣ ପରି ଅନେକ ପ୍ରକାର ଅମୂଲ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର , ସଦ୍ବୃଦ୍ଧିର ମହାମନ୍ତ୍ର । ସଦ୍ବୃଦ୍ଧି ମନୁଷ୍ୟର ଏକ ଅମୂଲ୍ୟ ସମ୍ପଦ । ଯାହା ପାଖରେ ସଦ୍ବୃଦ୍ଧି ପରି ସମ୍ପଦ ଅଛି ତାକୁ ଜୀବନରେ କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ କୌଣସି କାଳରେ ଅଭାବ, ଅଶାନ୍ତି, ଦୁଃଖ ଓ ଅସହାୟତା ରହିବ ନାହିଁ । ଏହି ସବୁ କଲ୍ୟାଣକାରୀ, ସର୍ବଜନହିତକାରୀ ଓ ଆତ୍ମୋନ୍ନତି ପ୍ରଦାୟକ ସିଦ୍ଧି ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଚମୁଖି ସାଧନାରେ ହିଁ ମିଳିଥାଏ । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ -----ପଞ୍ଚମୁଖୀ ସାଧନା ପାଇଁ ନିଜକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା ଉଚିତ । ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗୁରୁ ଚୟନ କରି ନିଜର ପ୍ରକୃତି ଅନୁରୂପ ନୀତି ନିୟମ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରି , ସେହି ଅନସାରେ ସାଧନା କରିବା ଉଚିତ ।

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଜୁଷଳିନୀ ॥

କୁଞ୍ଚଳିନୀର ମହିମା, ଶକ୍ତି ଓ ଉପଯୋଗୀତ। ଏତେ ଅଧିକ ଯେ ତାକୁ ସହଜରେ ବୂଝିବା କଷ୍ଟ । ଏହାର ଜାଗରଣରେ ଯୋଗୀମାନେ ଅଭୂତ ଶକ୍ତିରେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇଯନ୍ତି ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକରେ ବିଶ୍ୱାସ କରି ହୁଏ ନାହିଁ । ଯେ ଜଡ ବା ପରମାଣୁ, ଓ ଚୈତନ୍ୟ ଶକ୍ତି ସୟନ୍ଧରେ ଅବଗତ ଓ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ବିଜ୍ଞାନକୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣିଥାଏ ତା ପାଖରେ ସୟବତ କୁଣ୍ଡଳିନୀର ମହିମାକୁ ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବାର କୌଣସି କାରଣ ନ ଥାଇପାରେ । ପୂର୍ବକାଳରେ ତତ୍ତ୍ୱବେତ୍ତାମାନେ ଏ ପ୍ରକାର ବିଜ୍ଞାନକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରର ଏକ ବୀଜ-ପରମାଣୁକୁ ଅତ୍ୟଧିକ ଶୋଧନ କରୁଥିଲେ । ଦୁଇଟି ପରମାଣୁକୁ ବିଷ୍ଟୋଟ କରାଇବା, ମିଶାଇବା ଓ ସ୍ଥାନାନ୍ତରଣ କରିବାର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସ୍ଥାନ ହେଉଛି କୁଣ୍ଡଳିନୀ କେନ୍ଦ୍ର, କାରଣ ଅନ୍ୟସ୍ଥାନର ଚୈତନ୍ୟ-ପରମାଣୁ ୟୁଲିଙ୍ଗ ପରି ଏହି କୁଣ୍ଡଳିନୀ କେନ୍ଦ୍ରର ପରମାଣୁ ୟୁଲିଙ୍ଗ ଗୋଇ ଓ ଚିକ୍କଣ ନୁହେଁ । ସେହି ହେତୁ ଏଠାରେ ଥିବା ପରମାଣୁ ୟୁଲିଙ୍ଗର ଗତିବିଧିକୁ ସଞ୍ଚାଳିତ କରିବା ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସହକ । ସେଥିପାଇଁ ପୂର୍ବକାଳରେ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଜାଗରଣ ଦ୍ୱାରା ବୀଜ-ପରମାଣୁର ଶୋଧନ, ସହଜ ସାଧ୍ୟ ହେଉଥିଲା ଏବଂ ଏହି ଶୋଧର ପରୀକ୍ଷଣ ଓ ପ୍ରୟୋଗ ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଅନେକ ପ୍ରକାର ରହସ୍ୟ ହୟଗତ ହୋଇ ପାରୁଥିଲା, ଯାହାକୁ ଯୋଗ ଚମକ୍ରାର

------------କୁହାଯାଏ । କେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧକ ଏହି କୁଣ୍ଡଳିନୀ ସୟନ୍ଧରେ ସମ୍ୟକ ରୂପେ ଅବଗତ ହେବା ଉଚିତ ।

ମନୃଷ୍ୟ ଶରୀରରେ କେତେକ ସାଧାରଣ ଓ ଅସାଧାରଣ ଅଙ୍ଗ ରହିଛି । ଅସାଧାରଣ ଅଙ୍ଗକୁ ମର୍ମସ୍ଥାନ କହନ୍ତି କାରଣ ଏହି ଅଙ୍ଗରେ ଗୁପ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ଶକ୍ତି କେନ୍ଦ୍ର ରହିଥାଏ । ଏହି କେନ୍ଦ୍ରରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ବୀଜ ସୁରକ୍ଷିତ ଥାନ୍ତି ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଜାଗରଣରେ ମନୁଷ୍ୟ କଅଣ ରୁ କଅଣ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ବୀଜର ଜାଗରଣରେ ଆତ୍ରିକ ଶକ୍ତିସୋତ ପ୍ରବଳବେଗରେ ପ୍ରବାହିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ ଫଳରେ ତାହା ଅଲୌକୀକ ଶକ୍ତିର ଭଣାର ସୃଷ୍ଟି କରିଦିଏ । ଏ ପ୍ରକାର ମର୍ମସ୍ଥଳ ମଧ୍ୟରେ ମେର୍ଦ୍ରଣ ହିଁ ପଧାନ । ତେତୀଶ ଖଣ ଅସ୍ଥିରେ ଗଠିତ ମେରୁଦ୍ରଣ ଶରୀରର ଆଧାର । ମେରୁଦଣ୍ଡର ପ୍ରତ୍ୟେକଖଣ ଅସ୍ଥିରେ ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶିମାନେ ଏପରି ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜର ଆଭାସ ପାଇଛନ୍ତି ଯାହାର ଦୈବୀଶକ୍ତି ସହିତ ସମ୍ପନ୍ଧ ରହିଛି । ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ ଦେବତାଙ୍କର ଶକ୍ତି କେନ୍ଦ୍ ମେରୁଦ୍ୟରେ ରହିଛି ତାହା ମେରୁଦ୍ୟର ଭିନ୍ ଭିନ୍ ଅସ୍ଥିଖୟରେ ଭିନ୍ ଭିନ୍ ରୂପରେ ଦେଖାଯାଏ । ଏହିଥିରୁ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ହେଲା ଯେ ମେରୁଦଣ୍ଡର ଏହି ତେତୀଶ ଖଣ୍ଡ ଅସ୍ଥି ତେତୀଶ ଦେବତାଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧି । ଏହି ଦେବତା ମାନେ ହେଲେ ଆଠ ବସ୍ତୁ, ବାର ଆଦିତ୍ୟ, ଏକାଦଶ ରୂଦ୍ ,ଇନ୍ଦ୍ ଓ ପ୍ରଜାପତି । ଏମାନଙ୍କର ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜ ବୀଜ ରୂପରେ ଏହି ଅସ୍ଥି ଖଣ୍ଡମାନଙ୍କରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାଏ । ଶରୀର ବିଜ୍ଞାନ ଅନୁସାରେ ଏହି ମେରୁଦ୍ୟକୁ ଚିରିଲେ ଏହି ନାଡୀଗୁଚ୍ଛ ଖାଲି ଆଖିକୁ ଦେଖା ନଗଲେ ମଧ୍ୟ ଏମାନଙ୍କର ସୟନ୍ଧ ସୃକ୍ଷୁ ଜଗତ ସହିତ ରହିଛି । ଏମାନେ ବିଦ୍ୟୁତ ଧାରା ସଦ୍ଶ । ବିଦ୍ୟୁତ ଚାଳିତ ଯନ୍ତ୍ରରେ ଧନରାଶି (ପଜିଟିଭ୍) ଓ ରଣରାଶି (ନେଗେଟିଭ୍) ବିଦ୍ୟୁତଧାରା ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ଯେଉଁଠାରେ ମିଳିତ ହୁଅନ୍ତି ସେଠାରେ ଶକ୍ତି ଉପୂନ୍ ହୁଏ । ସେହି ପ୍ରକାର

ଏହି ବ୍ରହ୍ମ ନାଡି ମୟିଷ କେନ୍ଦ୍ରରେ ବା ବ୍ରହ୍ମ ରକ୍ଧ୍ର ପାଖରେ ସହସ୍ରଦଳ କମଳ ପରି ସହସ୍ର ଭାଗରେ ବିୟାରିତ ହୋଇ ଯାଇଛି , ତେଣୁ ଏହାକୁ ସହସ୍ରାର କହନ୍ତି । ଏହି ସହସ୍ରଦଳ କମଳରୁ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କର ଶଯ୍ୟା ସହସ୍ର ଫଣା ବିଶିଷ୍ଟ ଅନନ୍ତ ଶେଷଦେବ ବୋଲି ଗୃହିତ ହୋଇଛି । ଏହି ସହସ୍ରାର , ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପି ସୂକ୍ଷ୍ମଲୋକର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତି ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ । ରେଡିଓ- ଟ୍ରାନ୍ସମିଶନ ସିଷ୍ଟମ , ଏରିଏଲ ଦ୍ୱାରା ବିଭିନ୍ନ ଶବ୍ଦ ତରଙ୍ଗ ଆକାଶକୁ ପ୍ରେରଣ କରେ ଓ ଆକାଶରୁ ଶବ୍ଦ ତରଙ୍ଗ ଗ୍ରହଣ

କରେ ସେହିପରି ବହୁରନ୍ଧ୍ର ଏହି ସହସଦଳ ଏରିଏଲ ରୂପେ କାମ କରି ସ୍ୱକ୍ଷ୍ମଲୋକରୁ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରେ । ଏହି ସହସ୍ରଦଳ କମଳ ରୂପି ସହସ୍ ଫଣା ବିଶିଷ୍ଟ ଶେଷ ନାଗ ଜାଗୃତ ହେଲେ ତାହା ଶକ୍ତିଶାଳୀ ସହସାର ଭାବନା ତରଙ୍ଗ ପ୍ରବାହ ସୃକ୍ଷୁଲୋକର ତତ୍ତ୍ୱ ସମୂହକୁ ଦୋହଲାଇ ଦିଏ । ଯେପରି ଅଜଗର ଉପରମୁଖା ହୋଇ ଶ୍ୱାସ ସହିତ ବାୟୁ ମଣ୍ଡଳରୁ କୀଟ ପତଙ୍ଗ, ପକ୍ଷୀ ଓ ଛୋଟ ଛୋଟ ଜୀବକୁ ଟାଣି ନିଏ ସେହିପରି ସହସାର ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଭାବନା ତରଙ୍ଗ ପବାହିତ ହୋଇ. ଲୋକ ଲୋକାନ୍ତରର ସୃଷ୍ଠ ଲୋକର ସିଦ୍ଧ ଆତ୍ରାମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ଅନନ୍ତ ପ୍ରକାରର ସିଦ୍ଧିକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିଥାଏ । ସୁଷ୍ପୁମା ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ତୀନି ନାଡୀ ରହିଛି ତା ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରହ୍ମ ନାଡୀ ଅତି ସୃକ୍ଷୁ । ଏହା ମେର୍ଦ୍ରଶ୍ଚର ନିମ୍ର ଭାଗରେ କୃଷବର୍ଣ୍ଣ ଷଟ୍କୋଣ ରୂପି ପରମାଣୁରେ ଗୁଡେଇହୋଇ କୁଣ୍ଡଳାକାରରେ ବନ୍ଧା ହୋଇଥାଏ । ଖୟ ଉପରେ ଘରର ଛପର ବନ୍ଧା ହେଲା ପରି ବ୍ରହ୍ମନାତୀ ଖୟ ଉପରେ ଶରୀରର ପାଣମାନଙ୍କୁ ସୁଦୃଢ କରାଯାଇଛି । କୂର୍ମପ୍ରାଣ ସହିତ ବ୍ରହୁନାଡୀ ଯେଉଁ ସ୍ଥଳରେ କୃଷଳାକାରରେ ବନ୍ଧା ହୋଇ ରହିଛି ସେ ସ୍ଥଳକୃ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଭାଷାରେ କୃଣ୍ଡଳିନୀ କହନ୍ତି ।ଏହା କୂର୍ମରେ ସାଢେ ତୀନି ଘେରା ଗୁଡେଇ ହୋଇ ଅଧୋମୁଖରେ ରହିଛି । ସେହି କୃଣ୍ଡଳିନୀ ସ୍ଥିତିର ଆଧାରରେ ବିବାହ ସଂସ୍କାର କର୍ମରେ, ଭାବୀ ଜୀବନ-ନିର୍ମାଣର ଆଧାରଶୀଳା ରୂପେ ବର କନ୍ୟାଙ୍କ ହାତରେ କୌତୃକସୂତ୍ ବନ୍ଧାଯିବାର ବିଧାନ ରହିଛି । ବୃହୁ ନାଡୀ କୁର୍ମରେ ସାଢେ ତିନିଘେରା ଗୁଡେଇ ହୋଇ ରହିବାର ନିଦର୍ଶନ ସ୍ୱରୂପ କୌତୁକସ୍ତ ମଧ୍ୟ ସାଢେ ତୀନିଘେରା ବା ଚାରିଘେରା ବନ୍ଧାଯିବାର ବିଧାନ ରଖା ଯାଇଛି । ଶରୀର ଓ ପାଣକୁ ଜୋଡିବା ପାଇଁ କୁଷଳିନୀ ଯେପରି ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ, ପତି-ପତ୍ନୀଙ୍କ କୂର୍ମ ଓ ବ୍ରହ୍ମନାଡୀର ମିଳନ ମଧ୍ୟ ସେପରି ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ।

.----

ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱବିତ୍ ମାନେ କହନ୍ତି କୁଣ୍ଡଳିନୀ ହେଉଛି ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ସୂଷ୍ମ ବିଦ୍ୟୁତଶକ୍ତି ଯାହା ସ୍ଥୁଳ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଶକ୍ତି ଠାରୁ ଅଧିକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ । ଏହାର ଗତି ସର୍ପପରି ଅଙ୍କାବଙ୍କା ହୋଇ ଥିବାରୁ ଏହାକୁ ସେମାନେ ସର୍ପେଣ୍ଟାଲ ପାଓ୍ୱାର କହନ୍ତି । ଆଲୋକର ଗତି ପ୍ରତି ସେକେଣ୍ଡ ୧୮୬୦୦୦ ମାଇଲ୍ ଥିବା ବେଳେ ଏହାର ଗତି ପ୍ରତି ସେକେଣ୍ଡ ୩୪୫୦୦୦ ମାଇଲ୍ ବୋଲି ଧରାଯାଇଛି ।

ସାଧାରଣତଃ କୌଣସି ଧନ ସମ୍ପତ୍ତି ରଖିବାପାଇଁ ଗୁପ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଟ୍ରେକରି ରଖି ତା ଦେହରେ ତାଲା ଲଗା ଯାଇଥାଏ ଯେପରି ଅନ୍ୟ କେହି ତାକୁ ନେଇଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ସେହିପରି ପରମାତ୍ମା ଆମକୁ ଶକ୍ତିର ଅକ୍ଷୟ ଭଣ୍ଠାର ଦେଇ ତା ଦେହରେ ଛଅଟି ତାଲା ଲଗାଇ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ତାଲା ଗୁଡିକର ଚାବୀ କେବଳ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦିଆଯାଇଛି କାରଣ ସେ ଉପଯୁକ୍ତ ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭକରି ଉପଯୁକ୍ତ ସମୟରେ ତାଲା ଖୋଳିବ ଓ ଉକ୍ତ ଅକ୍ଷୟ ଶକ୍ତିର ଉପଯୋଗ କରିପାରିବ ।

କୁଣ୍ଡଳିନୀର ଏହି ଛଅ ତାଲା ହେଉଛି ଶରୀରର ଛଅ ଚକ୍ର । ଏହି ଛଅ ତାଲା ପରି ଛଅ ଚକ୍ରକୁ ବେଧନ କରି ମନୁଷ୍ୟ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚି ପାରିବ ଓ ଜୀବନ ଯାତ୍ରାର ଯଥୋଚିତ ଲାଭ ଉଠାଇ ପାରିବ । ସାଧାରଣତଃ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟର କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଅସ୍ତବ୍ୟସ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ପଡିଥାଏ ମାତ୍ର ଷଟ୍ଚକ୍ର ବେଧନ କରି ତାହାକୁ ଜାଗରିତ କରାଯାଇ ପାରିଲେ ସେ ତାହା ସ୍ଥାନରୁ ହଟିଯାଇ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ମାର୍ଗ ଦେଖାଇ ଦେବ । କହନ୍ତି ଗୁପ୍ତଧନ ଓ ବହୁଦିନର ପୋତାଧନ ନିକଟରେ ଏକ ସର୍ପ ଜଗି ରହିଥାଏ ଯେପରି କେହି ଏହାକୁ ନେଇଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । କେହି ମନ୍ଦ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସେହି ଧନ ପାଖକୁ ଗଲେ ସେଠାରେ ଜଗିଥିବା ସର୍ପ ପ୍ରତିରୋଧ କରିଥାଏ । ସେହିପରି ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ଏ ଯେଉଁ ଗୁପ୍ତ ଶକ୍ତି ଭଣ୍ଡାର ରହିଛି ତାକୁ ମଧ୍ୟ ଏକ ସର୍ପ ଜଗି ରହିଛି । ତାହାର

------ବିଶେଷତ୍ୱ ହେଲା ଯେ ଛଅଟିଯାକ ତାଲା ଖୋଲି ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚିଯିବ, ଜଗିଥିବା ସର୍ପ ପ୍ରତିରୋଧ ନ କରି ତା ଞାନରୁ ହଟିଯାଇ ଉପଯୁକ୍ତ ଦ୍ୱାରର ମାର୍ଗ ଦେଖାଇଦେବ ।

ସାଧକ ତାର ମନୋଭୂମି ,ଅକ୍ତଃଚୈତନ୍ୟ ଚତୁଷ୍ଟୟକୁ ଏପରି ଭାବରେ ସୁଦୃଢ ଓ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ସେ ଅନାୟାସରେ ସେହି ରତୃଭଣ୍ଠାରର ସକଳ ତାଲା ଖୋଲି ପାରିବ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ରୂପକ ଦୁଇ ହାତରେ ରତ୍ନ ସଂଗ୍ରହ କରି ପାରିବ । ମାତ୍ର ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେ , ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧରେ ଅଭିମନ୍ୟୁ ଚକ୍ର ବ୍ୟୁହରେ ପ୍ରବେଶ କରିଗଲା ସିନା କିନ୍ତୁ ପୁନର୍ବାର ଫେରି ନ ପାରି ଦଶ ମହାରଥୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିହତ ହେଲା କାରଣ ସେ ମାତୃ ଗର୍ଭରୁ ବ୍ୟୁହଭେଦ ବିଦ୍ୟା ସିନା ଜାଣିଥିଲା ମାତ୍ର ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ବିଦ୍ୟା ଜାଣି ନଥିଲା । ଠିକ୍ ସେହିପରି ସାଧକ ସୁଷୁମ୍ନାର ବ୍ରହ୍ମ ନାଡୀରେ ଷଟ୍ତକ୍ର ଭେଦକରି କୁଣ୍ଡଳିନୀର ରତ୍ନଭଣ୍ଠାର ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଚାଲି ଯାଇ ,ରତ୍ନ ସଂଗ୍ରହ କରି ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରି ପାରିବା କଷ୍ଟ ହୋଇପାରେ । ସେଥିପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ମନୋନୟନ କରି ତାଙ୍କରି ଉପଦେଶ ଓ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ସାଧନା କରିବା ଉଚିତ ।

କେତେକ ଭକ୍ତ , ପ୍ରେମ ଭକ୍ତିରେ ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି ଓ କେତେକ ଭକ୍ତ କୁଷ୍ତଳିନୀ ଜାଗ୍ରତ କରି କରି ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ପରମାତ୍ମା ନିଷ୍ଠାପରତାକୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭଲ ପାଉଥିବାରୁ ତାଙ୍କୁ ନିଷ୍ଠାପର ଭକ୍ତମାନେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରନ୍ତି ,ନିଷ୍ଠାପର ଶତ୍ରୁମାନେ,ନିଷ୍ଠାପର ଯୋଗୀମାନେ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରନ୍ତି । ସାଧନ-ସମରରେ ବ୍ୟାପୃତ ହୋଇି ହଠଯୋଗୀ ଓ ତନ୍ତ୍ରଯୋଗୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ ପାପ୍ତ କରିପାରନ୍ତି । କୃଷ୍ଠଳିନୀ ଜାଗରଣ ଏପରି ଏକ ହଠତନ୍ତ, ------ଯେଉଁଥିରେ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ କରି ମନୁଷ୍ୟ ତୃଚ୍ଛରୁ ମହାନ୍ ହୋଇଯାଏ,ଅଣୁରୁ ବିଭୁ ହୋଇଯାଏ ଓ ଇଶ୍ପରୀୟ ସର୍ବଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ ହୋଇଯାଏ ।

ଭାଗବତରେ ଅଛି 'ଯେ ଜନ ତପ ଆଚରନ୍ତି, ଦେବେ ତାହକୁ ବିଘ୍ନ ଚିନ୍ତି'। ତା ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଚାହିଁଲେ , ତାକୁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବାଧା ବିଘ୍ନ ଆସିଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ସେ ବାଧା ବିଘ୍ନକୁ ଧୈର୍ଯ୍ୟର ସହିତ ପ୍ରତିହତ କରି ପାରିଲେ ସେ ସଫଳତାର ଦ୍ୱାର ଦେଶରେ ପହଞ୍ଚିଯାଇ ପାରିବ । ଆହାର ଦୋଷ, ଆଳସ୍ୟ, ଅସଂଯମତା, ଘୃଣା, ଦ୍ୱେଷ, ବିଳାସିତା, ଅଭିମାନ ଇତ୍ୟାଦି କାରଣରୁ ସାଧକ ସାଧନା ମାର୍ଗରୁ ଭଟକି ଯାଏ । ଆଜିକାଲି ବି ଭ୍ରଷ୍ଟାଚାର, ଚୋରୀ ଲଭ୍ୟ ଧନ, ଅନ୍ୟର ଅଧିକାର ଅପହରଣ ଓ ସ୍ୱାର୍ଥପରତା ଇତ୍ୟାଦି ଦୋଷ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦୈବୀ ସାଧନା ପାଇଁ ଅଯୋଗ୍ୟ କରିଦେଉଛି । ତେଣୁ ସାଧକ ସର୍ବଦା ତ୍ୟାଗ, ବଳିଦାନ ଓ କଷ୍ଟ ସହନଶୀଳତା ପାଇଁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଶକ୍ତିରେ ନିଜର ଶରୀର ଓ ମନୋଭୂମିକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ରଖିବା ଉଚିତ ଯେପରି ଉପଯୁକ୍ତ କୃଷି ପାଇଁ କୃଷି ଭୂମିକୁ କର୍ଷଣ କରି ପ୍ରସ୍ତୁତ ରଖାଯାଏ ।

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଓ ଦିବ୍ୟ ପ୍ରସାଦ ବ୍ୟନ ॥

ଦେଖାଯାଇଛି ପରମ୍ପରା କ୍ରମେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୂଜାର ଶେଷରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପୂଜାର ପ୍ରସାଦ ବଣ୍ଟାଯାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୂଣ୍ୟକର୍ମ ସହିତ ପ୍ରସାଦ ବାଣ୍ଟିବା ଏକ ଧର୍ମକୃତ୍ୟ କର୍ମ ବୋଲି ଆବହମାନ କାଳରୁ ଧରାଯାଇଛି । ସତ୍ୟନାରାୟଣ ପୂଜା ହେଉ କି ଯଜ୍ଞାନୁଷ୍ଠାନ ହେଉ କି ମନ୍ଦିର ପ୍ରତିଷ୍ଠା ହେଉ ପୂଜା ଶେଷରେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପ୍ରସାଦ ବାଣ୍ଟି ଦିଆ ଯାଇଥାଏ । ଏପରିକି ଯେଉଁଠି ପୂଜା କମ୍

ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଏକ ଅସାଧାରଣ ଯଜ୍ଞ ଅଟେ । ଅଗ୍ନିରେ ହୋମ ସାମଗ୍ରୀକୁ ଆହୁତି ଦେବା ଏକ ସ୍ଥୁଳ କର୍ମକାଣ୍ଡ ଓ ଆତ୍ନାକୁ ପରମାତ୍ନାରେ ସ୍ଥାପନ କରିବା ସୂକ୍ଷ୍ମ କର୍ମକାଣ୍ଡ । ଏହାର ମହତ୍ୱ ସ୍ଥୁଳ କର୍ମକାଣ୍ଡଠାରୁ ଅଧିକ ଗୁଣରେ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଡ । ସେହି ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷ୍ଠାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ପ୍ରସାଦର ଗୁଣ ହେବା ଉଚିତ ଯେପରି ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତି ସ୍ୱଗୀୟ ସ୍ୱାଦୁ ଅନୁଭବ କରିବ । ଗାୟତ୍ରୀ ବ୍ରାହ୍ମୀ ଶକ୍ତି ଓ ସେହି ହେତୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ବ୍ରାହ୍ମୀ

-----ପ୍ରସାଦ ହେବା ଉଚିତ । ଏହି ପ୍ରକାର ପ୍ରସାଦ ସେବନ ଦ୍ୱାରା ଲୋକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରାହ୍ମୀ ଶକ୍ତିର ଉପାସନା ପାଇଁ ଏକ ଆକର୍ଷଣ ବା ପ୍ରୋହାହନ ମିଳି ପାରିବ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରଜା ଶେଷରେ ପ୍ରସାଦ ବଣ୍ଟନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ଏହା ସତ୍ୟ ଯେ ଯେତେ ପ୍ରକାର ଭୌତିକ ଆନନ୍ଦ ଓ ଆତ୍ରିକ ଆନନ୍ଦ ରହିଛି ତାହା ସବୁ ମାନବ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଲୁକାୟୀତ ଅଛି । ମନୁଷ୍ୟ ଯାହାକୁ ନିଜର ସମ୍ପଦ ବୋଲି ମନେ କରେ ତାହା ସବୁ ମାଟି, ଗୋଡି, ପଥର ପରି ନିର୍ଜୀବ ବସ୍ତୁ । ମନୁଷ୍ୟର ଯେତେ ସମ୍ପଦ ଅଛି ତାହା ସବୁ ଆତ୍ରା ସୟନ୍ଧୀୟ ଯାହାକୁ ଦର୍ଶନ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଅଶେଷ ତୃପ୍ତି ଲାଭ କରେ ଓ ଯାହାର ଉପଯୋଗରେ ଅଶେଷ ଆନନ୍ଦ ଅନଭବ କରେ । ସେହି ଆନନ୍ଦ ଭଣାରର ଚାବି କାଠି ହେଉଛି ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ସାଧନା ଓ ସେହି ସାଧନାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତୀ ସାଧନା ସର୍ବଶେଷ । କାହାର ଯଦି ଉପକାର ବା କଲ୍ୟାଣ କରିବାକୁ ଇଛା କରାଯାଏ ତେବେ ତାକୁ ଏହି ସର୍ବଶେଷ ସାଧନାରେ ଆକର୍ଷିତ କରିବା , ପୋହାହନ ଦେବା, ସହଯୋଗ କରିବା ହିଁ ତା ପାଇଁ ସର୍ବଶେଷ ଉପକାର । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିର ଅନ୍ତରରେ ଯେତେ ଯେତେ ସାଭ୍ଜିକ ତଜ୍ଜର ମାତ୍ରା ବୃଦ୍ଧି ହେଉଥିବ ସେତେ ସେତେ ତାର ବିଚାରଧାରା ଓ କାଯ୍ୟ ପୃଣ୍ୟମୟ ହେଉଥିବ ଓ ତାର ପୂଭାବରେ ଅନ୍ୟମାନେ ସେହି ମାର୍ଗ ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ଆଗହି ହେଉଥିବେ । ପତ୍ୟେକଙ୍କ ହୃଦୟରେ ଏହିପରି ସାଭ୍ୱିକ ଭାବ ବୃଦ୍ଧି ହେବାକୁ ଲାଗିଲେ ସାରା ସଂସାର ସାଭ୍ୱିକଭାବରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯିବ ଓ ସୁଖ ଶାନ୍ତିର ମାତ୍ରା ଅଧିକରୁ ଅଧିକତର ହୋଇ ଉଠିବ । ସେଥିପାଇଁ ଏହା ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅଛି ,ଯେଉଁମାନେ ଗାୟତ୍ ସାଧନା କରିବାକୁ ପ୍ୟାସି , ସେମାନେ ପୂଜା ଶେଷରେ ଭଗବତୀଙ୍କୁ ପ୍ରସନ୍ତ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ମହାପ୍ରସାଦ , ବାହ୍ମୀ ପ୍ରସାଦ ସମୟଙ୍କୁ ବିତରଣ କରିବାକୁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରସାଦ ବିତରଣ ଅର୍ଥ ମାତାଙ୍କ ମାହାତ୍ୟୁ ଓ ମହିମା ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ବୋଧଗମ୍ୟ କରାଇବା । ଏପରି ପ୍ରସାଦ ବ୍ୟନ ହେଲେ , ଶୁଭ ସଂସ୍କାରୀ ବ୍ୟକ୍ତି ମାନଙ୍କର ମନରେ ଗାୟତୀଙ୍କ ମାହାତ୍ୟୁ ଓ ରହସ୍ୟ ବୋଧଗମ୍ୟ ହେବ ଓ ଯେଉଁମାନେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକତ୍ୱରେ ଅନଭିଜ୍ଞ ,ସେମାନଙ୍କୁ ଗାୟତୀଙ୍କ ମହତ୍ର ଓ ଗାୟତୀଙ୍କ ଦାରା ହୋଇପାରଥିବା ସମୟ ଭୌତିକ ଲାଭର ସବିୟାର ବର୍ତ୍ତନ ହୋଇ ପାରିବ । ମାହାତ୍ୟୁ ବର୍ତ୍ତନା କରି ଓ ଗାୟତୀ ସାହିତ୍ୟ ଶୀକ୍ଷାଦେଇ ଯଦି ସେମାନଙ୍କର ମନକୁ , ସକାମ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହେଉ ପଛକେ, ଗାୟତୀ ଆରାଧନା ପତି ଆକର୍ଷିତ କରାଯାଇ ପାରିଲା ତେବେ ତାହା ହିଁ ହେବ ମାତାଙ୍କ କପାଲାଭ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ତାଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ପସାଦ ବ୍ୟନ । ପକତରେ ଏହା ହିଁ ହେଉଛି ମାତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ପ୍ରସାଦ । ଲୋକମାନଙ୍କର ମନ୍ତଞ୍ଚାତ୍ୱିକ ବିଶ୍ୱାସକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖି,ମାତାଙ୍କର ଉପରୋକ୍ତ ଦିବ୍ୟ ପସାଦ ରୂପରେ ସୁସ୍ନାଦୁ ଓ ମଧୁର ଖାଦ୍ୟ ବ୍ୟନ କରାଯାଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଥରେମାତ୍ ସକାମ ଶ୍ରଦ୍ଧା ନେଇ ଗାୟତ୍ୀ ମାତାଙ୍କୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ଆରାଧନା କରି ପାରିଲା, ତେବେ ସେ ଯେଉଁ ଭୌତିକ ଲାଭ ପାଇ ପାରିବ ,ସେଥିରେ ସେ ମାତାଙ୍କ ପଥର କେବେ ହେଲେ ବିଚ୍ୟତ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ ବରଂ ଧିରେ ଧିରେ ସକାମରୁ ନିଷ୍କାମ ଭକ୍ତ ହୋଇଯିବ । ସେଥିପାଇଁ କହନ୍ତି ଯେ ଥରେ ଗାଡି ରାୟା ଉପରକୁ ଆସିଗଲେ ସେ ମନକୁ ମନ ଗଡିବାକୁ ଲାଗେ ।

ଓଁ ତତ୍ ସତ୍